ا علام العرب ٤

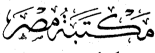
عارم من جلدون

حَيَانُهُ وَآثَارِهِ وَمَطَاهِرَ عَقِربِيِّهِ

بمتـلمه الدكنورعلىعَبـدالواحدوَا في

الجمهورية العربتية المتحدة وزارة الثفافة والإرشاد القومت الإدارة السّامة للثفافة

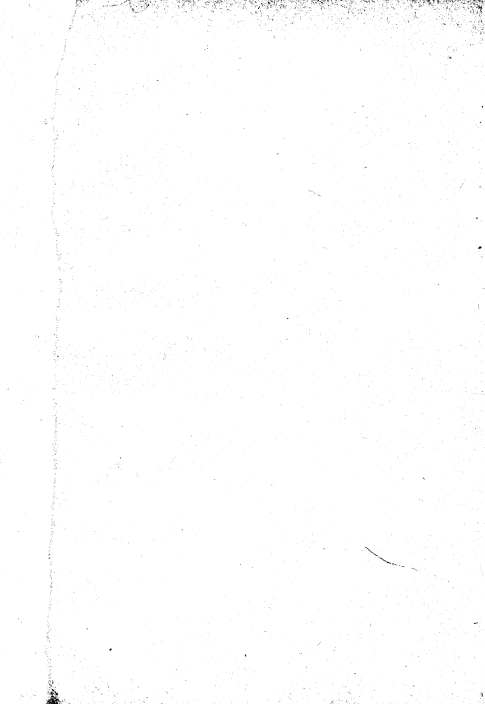
الناشر



٣ شاع كابل صدق (الفيالة)

تليفون ٥٨٩٢٠ ٧٥١٤٧

عارمن بطرون



## مصطلحات في الإحالة

### على مؤلفات ابن خلدون

تكثر فى كتابنا الاحالة على مؤلفات ابن خلدون . ولذلك رأينا أن نشير اليها بالمصطلحات الآتية توخيا للايجاز :

(القدمة (البيان)): نقصد بذلك مقدمة ابن خلدون طبعة « لجنة البيان العربي » ، وهي الطبعة التي حققنا فيها المقدمة ، وشرحناها وعلقنا عليها ، ونشرنا فيها الفقرات والفصول الناقصة من طبعاتها السابقة . \_ وقد ظهر منها الى الآن ثلاثة أجزاء في المعاتها السابقة . \_ وقد ظهر منها الى الآن ثلاثة أجزاء في المعاتبة بالقطع الكبير ، وتشتمل هذه الأجزاء على نحو ألفى تعليق في هوامشها . \_ والجزء الرابع والأخير منها تحت الطبع .

((القدمة (فهمى)): نقصد بذلك مقدمة ابن خلدون، طبعة مطبعة التقدم التي أخرجها مصطفى فهمى الكتبى سنة ١٣٢٩ هـ . وسنحيل عليها فيما يتعلق بالفصول الأخيرة التي لم تظهر بعد في طبعة لجنة البيان .

((القدمة (كاترمير))): نقصد بذلك مقدمة ابن خلدون ، طبعة باريس التى أشرف عليها المستشرق كاترمير وظهرت سنة

١٨٥٨ م. وسنحيل عليها فيما يتعلق بالفصول الناقصة من طبعة مصطفى فهمي ولم تظهر بعد في طبعة لجنة البيان

(العبر): قصد بذلك الكتابين الثانى والثالث من: «كتاب العبر، وديوان المبتدأ والخبر، فى أيام العرب والعجم والبربر، ومن عاصرهم من ذوى السلطان الأكبر» طبعة بولاق التي تم ظهورها سنة ١٢٨٤ هـ ( ١٨٦٨ م) فى سبعة مجلدات، خصص أولها للمقدمة، والستة الأخيرة للكتابين الثانى والثالث اللذين نعنيهما بهذه الاحالة.

((التعريف)): نقصد بذلك كتاب ( التعريف بابن خلدون ورحلته غربا وشرقا » طبعة لجنة التأليف والترجمة والنشر التى ظهرت سنة ١٩٥١ ، وهي الطبعة التي حققها وعلق عليها الأستاذ عمد تاويت الطنجي .

# بسَلِسًالِكُالِحُالِكُمُا

## مقدمة

يتجه أكبر قسط من جهودنا في هذا الكتاب الى الكشف عن عبقرية ابن خلدون ومظاهر عظمته فيما خلقه من آثار ، وخاصة في مقدمته التي أنشا فيها علما جديدا ، هو ما نسميه الآن «علم الاجتماع» أو «السوسيولوچيا» La Sociologie ، بل بما عجز وأتى فيها عالم يستطع أحد من قبله أن يأتى عثله ، بل بما عجز كثير ممن جاء بعده من أئمة علماء الاجتماع أن يصل الى شأوه ، والتي تدل بحوثها على رسوخ قدمه في طائفة كبيرة من العلوم الأخرى ، وعلى أنه \_ بجانب ما ابتكره وما رسخ قدمه فيه \_ لم يغادر أى فرع آخر من فروع المعرفة الا ألم " به ، حتى فنون السحر وأسرار الحروف والزيرجة والطلاسمات .

ومن مسائل هـــذا البحث يتألف الباب الثانى من هـــذا الكتاب.

وسنمهد لهذا البحث بتعريف تاريخى بحياة ابن خلدون ، وما اكتنفه منظروف ، واضطلع به مناعمال . ولن تقتصر فائدة هذا التعريف على الوقوف على تاريخ ابن خلدون ومختلف

العوامل التي كان لها أثر في تكوينه العقلى والعلمي ، بل سيبدو لنا منه ببجانب ذلك بشاهد آخر على عبقريته . فسيظهر منه أن حياة ابن خلدون لم تكن حياة هدوء ولا استقرار ، بل كانت حياة صاخبة مضطربة ، تفيض بما كان يخوضه من مغامرات ، ويصيبه من كوارث ، ويواجهه من خصومه وحساده من مكايد ومؤامرات ، وأن الوظائف الديوانية والسياسية والقضائية قد استأثرت بمعظم وقته وجهوده في معظم مراحل حياته ، فقد نهض فيها وما بلغ العشرين ، وظل يحمل أعباءها الى أن نيتف على السبعين . فلا يتاح لرجل عاش هذه الحياة أن يصل في ميادين المعرفة الى ما وصل اليه ابن خلدون ، ويخلف ما خلتفه من آثار ، الا اذا كان نسيج وحده في عالم العبقربات .

ومن مسائل هذا التعريف التاريخي يتألف الباب الأول من هذا الكتاب .

فكلا البابين اذن يكشف فى صورة مباشرة أو غير مباشرة عن عبقرية ابن خلدون ومظاهر عظمته .

والله نسأل أن يكتب لنا التوفيق والسداد ويهييء لنا من أمرنا رشدا .

على عبد الواحد وافي

## البابالأول

# حيئاهٔ ابن حنيلدُونً

اجتاز ابن خلدون فی حیاته أربع مراحل تمتاز کل مرحلة منها بمظاهر خاصة من نشاطه العلمی والعملی:

- ( المرحلة الأولى ) مرحلة النشاة والتلمذة والتحصيل العلمى . وتمتد من ميلاده سنة ٧٣٦ هـ لغاية سنة ٧٥١ هـ ، فتستغرق زهاء عشرين عاما هجريا . وقد قضاها كلها في مسقط رأسه بتونس ، وقضى منها نحو خمسة عشر عاما في حفظ القرآن وتجويده بالقراءات والتلمذة على الشيوخ وتحصيل العلوم .
- ( المرحلة الثانية ) مرحلة الوظائف الديوانية والسياسية . وتمتد من أواخر سنة ٧٥٦هـ الى أواخر سنة ٧٧٦هـ ، فتستغرق زهاء خمسة وعشرين عاما هجريا ، قضاها متنقلا بين بلاد المغرب الأدنى والأوسط والأقصى وبعض بلاد الأندلس . وقد استأثرت الوظائف الديوانية والسياسية بمعظم وقته وجهوده فى أثناء هذه المرحلة .

(المرحلة الثالثة) مرحلة التفرغ للتأليف، وتمتد من أواخر سنة ٢٧٧ الى أواخر سنة ٢٨٤ هـ ، فتستغرق نحو ثمان سنين ، قضى نصفها الأول فى قلعة ابن سلامة ونصفها الأخير فى تونس . وقد تفرغ فى هذه المرحلة تفرغا كاملا لتأليف «كتاب العبر وديوان المبتدأ والخبر ، فى أيّام العسرب والعجم والبربر ، ومن عاصرهم من ذوى السلطان الأكبر » . ويطلق الآن على القسم الأول من هذا الكتاب اسم مقدمة ابن خلدون ، وهو يشغل مجلدا واحدا من سبعة مجلدات يشغلها هذا الكتاب بحسب طبعة بولاق . ولم يستغرق تأليف هذا القسم فى وضعه الأول الا خمسة أشهر فحسب .

( المرحلة الرابعة ) مرحلة وظائف التدريس والقضاء . وتمتد من أواخر سنة ٧٨٤ هـ ، فتستغرق زهاء أربع وعشرين سنة ، قضاها كلها في مصر . وقد استأثرت وظائف التدريس والقضاء بأكبر قسط من وقته وجهوده في أثناء هذه المرحلة .

#### \* \* \*

وسنقف على كل مرحلة من هذه المراحل الأربع فصلا على حدة . وسيكون أهم مرجع لنا في هذا الباب ما كتبه ابن خلدون ورحلته نفسه عن تاريخ حياته في كتابه « التعريف بابن خلدون ورحلته

غربا وشرقا » (۱) ، مع الاستعانة بمراجع أخرى لتكملة ما فى كتابه من نقص وتصحيح بعض ما عرض له من حوادث . وسنشير فى هوامش الكتاب الى ما نقلناه عن « تعريفه » وما نقلناه عن غيره مما يكمله أو يصححه .

<sup>(</sup>۱) سنعرض لهذا الكتاب بشىء من التفصيل عند حديثنا على مكانته فى فن « الأوتوبيوجرافيا » ( أى ترجمة المؤلف لنفسه ) وذلك فى الفصل الثالث من الباب الثانى من كتابنا هذا .

## الفضي لالأول

مرحلة النشأة والتلمذة والتحصيل العلبي

(p 1400 - 1447) - 401 - 444

- 1

أسم ابن خلدون وكنيته ولقبه وشهرته

هو عبد الرحمين أبو زيد ولى الدين بن خلدون (١) فاسمه عبد الرحمين ؛ وكنيته أبو زيد ؛ ولقب ولى الدين ؛ وشهرته ابن خلدون .

ويظهر أنه قد اكتسب كنية أبى زيد من اسم ابنه الأكبر حسب ما جرى عليه عادة العرب فى الكنية ؛ وان كنا لا نعرف عن طريق يقينى أسماء أولاده . وأما لقب ولى الدين فقد لقب بعد توليه وظيفة القضاء فى مصر . وفى هذا يقول المقريزى

<sup>(1)</sup> بفتح الخاء كما ضبطه ابن خلدون نفسه بقلمه مرارا ، وكما نص عليه السخاوى في الضوء اللامع ، الجزء الرابع ، ص ١٥ ، عن « التعريف » ص ١ .

في كتابه السلوك : « وفي يوم الاثنين تاسع عشرة جمادي الثالية سنة ٧٨٦ استدعى شيخنا أبو زيد عبد الرحمن بن خلدون الى القلعة ، وفوض اليه السلطان ( يقصد السلطان الظاهر برقوق ، من سلاطين المماليك في مصر ) قضاء المالكية وخلع عليه ، ولقب ولى الدين » . وقد اشتهر بابن خلدون نسبة الى جده التاسع خالد بن عثمان ، وهو أول من دخل من هذه الأسرة بلاد الأندلس مع الغزاة الفاتحين من العرب واشتهر فيما بعد باسم خلدون وفقا للطريقة التي جرى عليها حينئذ أهل الأندلس والمغرب ، اذ كانوا يضيفون الى الأعلام واوا ونونا للدلالة على تعظيمهم لأصحابها (خلدون ، حمدون ، زيدون...). وقد اشتهرت فروع هذه الأسرة في الأندلس والمغرب باسم بني خلدون . ومع أن كثيرا من شــهيري هذه الأسرة كانت تُصحب أسماؤهم بكلمة « ابن خلدون » ، فان الاصطلاح قد استقر " فيما بعد على أن هذه الكلمة اذا أطلقت لا تنصرف الأ لمن تترجم عنه

X.

وكثيرا ما يضاف الى اسمه صفة « المالكي » نسبة الى مذهبه الفقهى ، وهو مذهب الامام مالك بن أنس ، وخاصة بعد أن تولى منصب قاضى قضاة المالكية في مصر ، وصفة « الحضرمي » لأن أسرته ترجع الى أصل عانى حضرمى ، كما سنذكر ذلك في الفقرة التالية . أصل عانى حضرمى ، كما سنذكر ذلك في الفقرة التالية . ويحرص ابن خلدون في معظم ما يكتبه على اضافة هذه الصفة الأخيرة الى اسمه ، فيقول في فاتحة كتابه العبر : « يقول العبد

الفقير الى رحمة ربه الغنى بلطفه عبد الرحمن بن محمـــد بن خلدون الحضرمي ، وفقه الله تعالى » .

وكثيرا ما كان يضاف الى اسمه فى الكتب والرسائل المدونة فى عصره ومن بعده بعض ألقاب ونعوت أخرى تنبىء عن وظيفته أو عن مكاتنه العلمية أو الدينية ، ومنها: الوزير ؛ والرئيس ؛ والحاجب ؛ والصدر الكبير ؛ والفقيه الجليل ؛ وعلامة الأمة ؛ وامام الأئمة ؛ وجمال الاسلام والمسلمين .

### - Y -

## أسرته

ذكر العلامة ابن حزم في كتابه «جمهرة أنساب العرب» أن أسرة ابن خلدون ترجع الى أصل يماني حضرمي ، وأن نسبها قي الاسلام يرجع الى وائل بن حبُر . وهو صحابي معروف روى عن الرسول عليه السلام نحو سبعين حديثا ، وبعثه عليه السلام ، وبعث معه معاوية بن أبي سنفيان ، الى أهل اليمن يعلمهم القرآن والاسلام . ويذكر ابن عبد البر في كنابه «الاستيعاب» أن وائل بن حبر لما وفد على النبي عليه السلام بسط له رداءه وأجلسه عليه وقال : «اللهم بارك في وائل بن حجر وولده وولد ولده الى يوم القيامة » . (التعريف ص ٢) .

وقد دخل من أفراد هذه الأسرة الأندلس مع الغزاة الفاتحين من العرب حسب رواية ابن حزم كذلك حالد بن عثمان ، ( الذي اشتهر فيما بعد باسم خكندون وفقا للطريقة التي جرى عليها حينئذ أهل الأندلس والمغرب في علامات التعظيم ) من حفدة وائل بن حجر ، فانشعب منه فرع كبير كان لكثير من أفراده في التاريخ الاسلامي في الأندلس والمغرب من الناحيتين السياسية والعلمية شأن خطير . واشتهر أفراد هذا الفرع باسم بني خلدون ، نسبة الي جدهم هذا خالد بن عثمان . والي هذا الفرع ينتمي العلامة عبد الرحمن أبو زيد ولي الدين صاحب المقدمة ، الذي اشتهر باسم ابن خلدون نسبة الي هذا الجد .

Ŷ

وأما سلسلة النسب بين ابن خلدون ووائل بن حجر فقد ذكرها ابن خلدون نفسه فى كتابه « التعريف » على هذا الوجه : محمد بن محمد بن محمد بن محمد بن عبد الرحمن بن خالد ( المعروف بخلدون ، وهو رأس هذه الأسرة بالأندلس والمغرب » واليه ينتسب جميع أفرادها كما تقدمت الأشارة الى ذلك ) ابن عثمان بن هانى ابن الخطاب بن كريب بن معديكرب بن الحارث بن وائل بن حجر ( التعريف ۲۵۱) .

وقد اعتمد ابن خلدون فى القسم الأخير من هذه السلسلة وهو الذى يبدأ بجده خلدون وينتهى بوائل بن حجر على رواية

ابن حزم في كتابه « جمهرة أنساب العرب » اذ يقول: « ويذكر بنو خلدون الاشبيليون من و لاده ( يقصد من ولد وائل بن حجر ). وجدهم الداخل من الشرق خالد المعروف بخلدون بن عثمان بن هانيء بن الحطاب بن كريب بن الحارث بن وائل بن حجر » ( التعريف ٣ ). واعتمد في قسمها الأول وهو الذي يبدأ بوالده محمد وينتهي بجده خلدون على ما وصل الى علمه عن طريق روايات مسموعة أو مدونة ( التعريف ١ ).

غير أن ابن خلدون نفسه يشك في صحة القسم الأول من هذه السلسلة وهو الذي يبدأ بوالده وينتهي بجده خلدون، ويرى أنه لابد أن يكون قد سقط من هذا القسم بعض الأسماء . لأنه إذا كان خلدون هو أول من دخل من أجداده الى الأندلس مع الغزاة الفاتحين من العرب ، حسب رواية ابن حزم ، فإن المدة التي تفصيله عن والد ابن خلدون تبلغ زهاء سبعمائة سنة (كان فتح الأندلس سنة ٩٢ هـ ووفاة والد ابن خلدون سِنة ٧٤٩ هـ ) . وهذه المدة لا يكفى لقطعها عشرة أجداد حسب ما تذكره هذه السلسلة . ويرى ابن خلدون أنها تقتضي عشرين جدا ، على أساس ثلاثة أعقاب لكل قرن . وفي هذا يقول: « لا أذكر من نسبي الى خلدون غير هؤلاء العشرة ، ويغلب على الظن أنهم أكثر ، وأنه سقط مثلهم عددا ؛ لأن خلدون هذا هو الداخل الى الأندلس ، فان كان أول الفتح

فالمدة لهذا العهد سبعمائة سنة ، فيكونون زهاء عشرين ، ثلاثة لكل مائة ، كما تقدم في أول الكتاب الأول »(١).

وعلى هذا الأساس يكون القسم الثانى من هذه السلسلة ، وهو الذى يبدأ بجده خلدون وينتهى بو ألل بن حجر موضع شك كذلك ، وان كان ابن خلدون نفسه لم يعرض له ، ولابد أن يكون قد زيد فيه بعض أسسماء ، فانه يشتمل على ثمانية أجداد مع أن المدة الفاصلة بين خلدون وو ألل بن حجر لا تزيد على قرن وبضع سنين . وذلك أن وائل بن حجر كان من صحابة الرسول عليه السلام ، فيكون قد نشأ قبيل الهجرة ، وخلدون ، حسب رواية ابن حزم ، كان ممن دخلوا الأندلس مع الغزاة الفاتحين من العرب في أواخر القرن الأول الهجرى سنة ٩٢ هد . وهذه المدة يكفى لقطعها ثلاثة أجداد على أكثر تقدير .

والذي يغلب على الظن أن يكون خلدون هــذا قد دخل الأندلس في القرن الشــالث الهجري ، أي بعد الفتح بأمد غير

<sup>(</sup>۱) التعریف ص ۱ · ب ویشیر ابن خلدون بدلك الى ما ذكره فی الفصل الرابع عشر من الباب الثالث من المقدمة ، وعنوانه : « قصل فی أن الدولة لها أعماد طبیعیة كما للأشخاص » · غیر أنه یلاحظ أنه قد ذكر فی هذا الفصل أن متوسط عمر الجیل أربعون سنة ، ونص عبارته ما یلی : « الا أن الدولة فی الفالب لا تعدو أعماد ثلاثة أجیال ، والجیل هو عمر شخص واحد من العمر الوسط ، فیلکون أربعین » ( المقدمة ، البیان ، ه۸۶ ) ، فبحسب ذلك تستغرق الاعقاب الثلاثة مأنة وعشرین سنة لا مائة سنة فقط كما ذكره فی كتابه « التعریف » ، ویلزم ستة عشر جدا لا عشرون جدا لقطع المدة الفاصلة بن والده وجده خلدون ، وهی نحو ستة قرون ونصف قرن .

قصير . ويؤيد هذا أن ولدين من حفدته المباشرين (أولاد أبنائه على ما يظهر من كلام ابن حزم) ، وهما كريب بن عثمان بن خلدون وأخوه خالد ، كانا على رأس الثورة التى اضطرمت فى الشبيلية ضد واليها عبد الله بن محمد الأموى فى السنين الأخيرة من القرن الثالث للهجرة ، كما سيأتى بيان ذلك . فليس من المعقول أن يكون خلدون قد دخل الأندلس مع طارق بن زياد فى أواخر القرن الأول الهجرى ، ويكون له من أحفاده المباشرين فى أواخر القرن الأول الهجرى ، ويكون له من أحفاده المباشرين من عاش حتى آخر سنة من القرن الثالث الهجرى . وأعا المتعين اذن أن يكون دخوله الى الأندلس فى هذا القرن نفسه أو حواليه .

واذا صح هذا الفرض سهل تصور هذه السلسلة فى قسميها الأول والأخير ؛ اذ تصبح المدة بين والد أبن خلدون وجده خلدون نحو أربعة قرون . وهذه عكن أن تقطع بعشرة أجداد حسب ما ترويه هذه السلسلة على أساس أربعين سنة لكل جد ؛ وتصبح المدة بين جده خلدون ووائل بن حجر نحو ثلاثة قرون ، وهذه عكن أن تقطع بثمانية أجداد حسب ما ترويه هذه السلسلة على أساس أربعين سنة تقريبا لكل جد كذلك .

#### \*\*\*

هذا ، وليس لدينا من الوثائق التاريخية ما يجعلنا تقطع بصحة انتماء هذه الأسرة الى أصل عربى حسب ما رواه ابن حزم لأول مرة فى القرن الخامس الهجرى . ومما يجعل الشك يحوم

حول صحة هذا النسب أن كثيرًا من بيوتات الأندلس والمغرب في هذا العصر كانت تحرص على الانتساب للعرب، لما كان ينالها من ذلك من شرف المحتد وكرم الأرومة وجلال المنزلة في نظر الناس ؛ لأن العرب كانوا حينئذ أهل الرياسة والحكم في هذه البلاد. وقد انفردوا بهما دون البربر زمنا طويلا. فكان الانتساب اليهم شرفا كبيرا يحرص عليه العظماء . ومن أجل ذلك عمل كثير من أهل العصبية والرياسة من غير العرب على اختلاق نسب عربي والانتماء اليه واذاعته بين الناس. ومن ثم تطرق الشك الى أنساب كثير من هؤلاء . بل لقد تطرق الى أنساب كثير من الفاتحين أنفسهم ، حتى طارق بن زياد نفسه فقد قيل انه من البربر ، وقيل أنه فارسى من موالى العرب. فمن المحتمل اذن ألا تكون هذه الأسرة عربية الأصل وانتحلت لها نسبا عربيا وأذاعته بين الناس ، كما فعل غيرها من ذوى الرياسة والحاه

غير أننا نرجح صحة نسبها العربى الحضرمى ، لا لما نعرفه عن دقة ابن حزم فى تحرى أنساب العرب فحسب ، بل لأننا لم نجد أحدا من خصوم ابن خلدون أنفسهم – وما كان أكثر خصومه – يطعن فى نسبه العربى الذى كان يحرص ابن خلدون على تسجيله فى معظم ما يكتبه . ولو كان الشك يحوم حول نسبه فى نظرهم ما ترددوا عن الطعن فيه ، وخاصة أنه كان من بينهم المتمكنون من معرفة الأنساب كالعلامة الحافظ بن حجر العسقلانى ، وأنهم لم يألوا جهدا – كما سيأتى بيان ذلك – فى العسقلانى ، وأنهم لم يألوا جهدا – كما سيأتى بيان ذلك – فى

ذمه و تجريحه والافتراء عليه ، ولم تسلم من ألسنتهم أية ناحية من نواحيه العلمية أو الشخصية ، حتى لقد سجلوا فى مؤلفاتهم من نواحيه العلمية أو الشخصية ، ولسكناه على النيل!

### - " -

# تاریخ أسرته

نشأ بنو خلدون بمدينة « قرمتونة » بالأندلس وهي التي استقر بها جدهم خالد بن عثمان ثم نزحوا بعد ذلك الى « السيلية »

ولم يكن لبنى خلدون شأن يذكر فى تاريخ الأندلس قبل أواخر القرن الثالث الهجرى . فقد بدأ نجمهم يسطع فى عهد الأمير عبد الله بن محمد بن عبد الرحمن الأموى ( ٢٧٤ – ٣٠٠ ه. ) . وذلك أنه فى أثناء ولاية هذا الأمير اضطربت الأندلس بالفتن وثار معظم النواحى . وكانت اشبيلية موطن بنى خلدون فى مقدمة المناطق الثائرة . فقد ثار بها أمية بن عبد الله بن محمد بن كان حاكما عليها من قبل الأمير عبد الله بن محمد بن عبد الرحمن الأموى ) وعبد الله بن الحجاج ، واشترك معهما فى قيادة هذه الثورة ولدان من حفدة خلدون هما : كريب بن عثمان بن خلدون وأخوه خالد . وانتهت الشورة بعد عدة مراحل بأن استبد كريب بن خلدون بالأمر واستقل بامارة اشبيلية . ولكن حدثت فى عهده عدة ثورات انتهت بقتله .

وبقى بعد ذلك بنو خلدون فى اشبيلية بلا زعامة ولا رياسة طوال عهد الدولة الأموية . حتى اذا جاء عهد « الطوائف » سطع نجمهم مرة ثانية ، واشترك زعماؤهم فى موقعة « الزالاقة » الشهيرة التى انتصر فيها المعتمد بن عبد وحليفه يوسف بن تاشيفين المرابطي على ألفونسو السادس ملك قشتالة ( ٢٧٨ هـ تاشيفين المرابطي على ألفونسو المادس ملك قشتالة ( ٢٠٨٨ م ) ، واستشهد جماعة منهم فى الموقعة ، ورقى بعضهم الى مراتب الرياسة والوزارة فى عهد ابن عباد .

ويظهر أنه بعد أن زالت دولة الطوائف واستولى المرابطون على الأندلس لم يكن لبنى خلدون شأن كبير فى الدولة . وظلوا على هذه الحال طول حكم المرابطين .

فلما قام الموحدون بالمغرب وانتزعوا الأندلس من المرابطين ، وأقطعوا زعماءهم وأنصارهم الولايات والمدن ، ولوا حليفهم أبا حفص زعيم قبيلة « هنتاتة » على اشبيلية وغرب الأندلس. وظل أبو حفص واليا على هذه المنطقة فى ظل الموحدين طول حياته ، ثم توارث بنوه ولايتها من بعده . وقد أتيح لبنى خلدون الاتصال بهؤلاء الولاة الجدد واستعادوا بعض ما كان لهم من العزة والرياسة والجاه .

ولما ضعفت دولة الموحدين ، واضطربت أمور الأندلس ، وأخذت قواعدها وثغورها تسقط تباعا في يد ملك قشتالة ، ترك بنو حفص اشبيلية تحت رحمة النصارى ، ونزحوا الى افريقية ( تونس وما اليها ) سنة ١٢٠٠ هـ ١٦٢٣ م حيث دعوا لأنفسهم ضد ولاتها من الموحدين ، وانتهى الأمر بنجاح دعوتهم

واستيلائهم على قسم كبير من البلاد . وتبعهم بنو خلدون ، فأكرم الحفصيون وفادتهم ، وعطفوا عليهم . وتولى الجد الثاني لابن خلدون (أبو بكر محمد) شئون دولتهم بتونس ، كما ولى جده الأول ( محمد بن أبي بكر محمد ) شــــئون الحجابة لحاكم « بِجَاية » من الحفصيين . وبقى جده الثاني واليا على تونس من قبل الحفصيين حتى قتله ابن أبي عمارة من الخوارج على بني حفص . أما جده الأول فقد بقى في بلاط بجاية بعد مقتل أبيه أمدا طويلًا ، يتقلب في مراتب الدولة في ظل بني حفص . الأمير أبو يحيى بن اللحياني ( سينة ٧١١ هـ ) ظل محمد بن أبي بكر محمد بن خلدون ( الجد الأول لصاحب المقدمة ) محتفظا بمكانته . فقـــد قربه اليه الأمير أبو يحيى بن اللحياني وولاه حجابته حينا ، ثم اعتزل الحياة العامة ؛ ولكنه بقى مع ذلك على مكانته ونفوذه في الدولة حتى توفى في سنة ٧٣٧ هـ (۱۳۳۷ م)

أما ابنه أبو عبد الله محمد (وهو والد ابن خلدون صاحب المقدمة) (١) فقد عزف عن السياسة وآثر الدرس والعلم ، و « نزع عن طريقة السيف والحدمة الى طريقة العلم

<sup>(</sup>۱) جاء اسم والده بهذه الكنية (أبى عبد الله) في مواطن كثيرة ، ومنها صيفة الوقف التي تحملها نسخة كتاب « العبر » وهي التي وقفها ابن خلدون على طلبة العلم بجامع القروبين بفاس ، وهي محررة بالقاهرة سنة ٧٩٩ ، فقد جاء فيها ما يلي : « وقف وحبس وسبّل وأبّد وحرّم وتصدق سيدنا ومولانا العبد الفقير الى الله تعالى الشيخ الامام العالم العلامة الحافظ المحقق ، أوحد عصره ، =

والر "باط (۱) ... فقرأ و تفقه ، وكان مقدما في صناعة العربية ، وله بصر بالشعر وفنونه » ( التعريف ١٤) . و توفى سنة ٧٤٩ هـ ( ١٣٣٩ م ) عن خمسة أبناء ، هم : عبد الرحمن ( صاحب المقدمة ، وكان حينئذ في الثامنة عشرة من عمره ) وعمر وموسى ويحيى ومحمد وهو أكبرهم (٢) . ولم ينبه منهم الى جانب عبد الرحمن ( صاحب المقدمة ) سوى يحيى ( أبو زكريا يحيى ) الذي تولى الوزارة فيما بعد (٢) .

ولم يكن اتجاه والد ابن خلدون الى العلم بدعا فى هذه الأسرة . فقد نبغ من قبله فى المغرب والأندلس عدد كبير من أفرادها فى كثير من العلوم . ومن هؤلاء عمر بن خلدون ( توفى

S. History States of South

<sup>=</sup> وفريد دهره ، قاضى القضاة ، ولى الدين أبو زيد عبد الرحمن بن الشيخ الامام أبى عبد الله محمد بن خلدون الحضرمى المالكى . . . الخ » . وقد حدث تحريف فى نسخة من النسخ الخطية لكتاب « النعريف » فجاء فيها والد ابن خلدون بكنية « أبى بكر » : « ونزع والدى وهو محمد أبو بكر » ( التعريف ١٤) . والصحيح هو ما جاء فى نسختين خطيتين أخريين من نسخ « التعريف » : « ونزع والدى وهو محمد بن أبى بكر » ( التعريف ، ١٤ وتعليق « ١١ » ) .

<sup>(</sup>٢) لم يكن فيهم عبد الله الذي يظهر أنه كأن أول أولاده الذكور ، ولذلك كانت كنيته أنا عبد الله .

<sup>(</sup>٣) ليحيى هذا كتاب مشهور فى تاريخ دولة من دول المغرب ، وهى دولة بنى عبد الواد ، سماه : « بغية الرواد فى أخبار بنى عبد الواد » ، وقد خلط بمشهم بينه وبين أخيه عبد الرحمن صاحب المقدمة ، فجمل هذا الكتاب من مؤلفات صاحب المقدمة .

قبل مولد مؤلف المقدمة بنحو ثلاثة قرون ) الذي كانت له قدم راسخة في العلوم الرياضية والفلك (١)

فكان لهذه الأسرة اذن قدم راسخة فى السياسة والعلم معا . وقد وصفها المؤرخ الشهير ابن حيان ( من رجال القرن الحادى عشر الميلادى والخامس الهجرى ) فى مرحلة مقامها بالأندلس فقال : « بيت ابن خلدون الى الآن فى اشبيلية نهاية فى النباهة . ولم تزل أعلامه بين رياسة سلطانية ورياسة علمية » (التعريف ٥) .

### - { -

# مولده ونشأته وتلمذته

#### - VO+ - VYY

ولد ابن خلدون بتونس فى غرة رمضان سنة ٧٣٧ هـ ( ٢٧ مايو سنة ١٣٣٧م ) . \_ ولايزال أهل تونس يعرفون الدار التى ولد فيها ابن خلدون ، وهى دار تقع فى أحد الشوارع الرئيسية

<sup>(</sup>۱) قال عنه ابن بيان: «أبو مسلم عمر بن خلدون الحضرمى ، من أشراف أهل اشبيلية . كان متصرفا في علوم الفلسفة ، مشهورا بعلم الهندسة والنجوم والطب ( وكانت هذه العلوم تعد كلها من الفلسفة ) ... توفى في بلده سنة تسع وأربعين وأربعين وأربعمائة » . وقال عنه ابن أصيبعة : « أنه كان من تلاميد أبى القاسم المجريطى المشهور بالعلوم الرياضية » ... هذا وقد خلط بعضهم كذلك بين عمر هذا ومؤلف المقدمة فذهب الى أن مؤلف المقدمة قد « حلق في العلوم الرياضية والفلك » . والحقيقة أن من اشتهر في هذه العلوم من أسرة خلدون هو عمر بن خلدون الذي توفى قبل مولد مؤلف المقدمة بنحو ثلاثة قرون .

من المدينة القديمة. ويعرف هذا الشارع بشارع « تربة الباي ». وتشغل هذه الدار منذ عدة سنوات مدرسة الادارة العليا. وقد ألصق على مدخلها لوحة رخامية ستجل فيها مولد ابن خلدون.

ولما بلغ سن التعلم بدأ بحفظ القرآن وتجويده حسب المنهج الذي كان متبعا في كثير من البلاد الاسلامية . وكانت المساجد حينئذ أهم مواطن التعليم . ففيها كان يحفظ القرآن ويجود بالقراءات على حفظته ومجوديه ، وفيها كان يتلقى العلم على المشيخة . ولا يزال أهل تونس يعرفون الى الآن المسجد الذي كان يختلف اليه ابن خلدون في فاتحة دراسته ويتعرف بحسجد القبة ، ويسميه أهل تونس « مسئيد القبة » حسب لهجتهم العامية في قلب مثل هذه الجيم ياء .

وكان أبوه معلمه الأول. وكانت تونس حينئذ مركز العلماء والأدباء فى بلاد المغرب ومنزل رهط من علماء الأندلس الذين رحلوا اليها بعد أن شتتتهم الحوادث. فكان من هؤلاء وأولئك أساتذة ابن خلدون ومعلموه مع والده ومن بعده. قرأ عليهم القرآن وجوده بالقراءات السبع وبقراءة يعقوب (١) ودرس

<sup>(</sup>۱) قراءة يعقوب هي احدى القراءات الثلاث الزائدة على السبع والمكملة للعشر . وهو يعقوب بن اسحق بن زيد بن عبدالله الحضرمي البصرى ( ۱۱۸ – ۲۰۰ هـ ) . وقد رويت هذه القراءة عنه من طريقين : الأولى رواية محمد بن المتوكل المعروف برويس ؛ والنائية عن روح بن عبد المؤمن الهدلي ( طبقات القراء الراء / ۲۸۵ ) . والى هذا يشير ابن خلدون اذ يقول : « ثم قرآت برواية يعقوب ختمة واحدة جمعا بين الروايتين عنه » ( التعريف ۱۱ ) .

عليهم العلوم الشرعية من تفسير وحديث وفقه على المذهب المالكي ( الذي كان ، ولا يزال ، المذهب السائد في المغرب ) وأصول وتوحيد ؛ ودرس عليهم العلوم اللسانية من لغة ونحو وصرف وبلاغة وأدب ؛ ثم درس المنطق والفلسفة والعلوم الطبيعية والرياضية فيما بعد . وحظى في جميع دراساته باعجاب أساتذته ونال اجازاتهم . وقد عنى ابن خلدون بذكر أسماء معلميه وأساتذته في مختلف هذه البحوث وترجم لهم ووصف مناقبهم ومكاتتهم في علومهم ومؤلفاتهم . ومن أظهر من عني بذكرهم من أساتذته: محمد بن سعد بن برَّال الأنصارى ، ومحمد بن العربي الحصايري ، ومحمد بن الشواش الزرزالي ، وأحمد بن القصار ، ومحمد بن بحر ، ومحمد بن جابر القيسى ، ومحمد بن عبد الله الجَيَّاني (١) الفقيه ، وأبو القاسم محمد القصير ، ومحمد بن عبد السلام ، ومحمد بن سليمان الشَّطِّي ، وأحمد الزواوى ، وعبد الله بن يوسف بن رضوان المالكمي ، وأبو محمد بن عبد المهيمن بن عبد المهيمن الحضرمي، وأبو عبد الله محمد بن ابراهيم الآبلي . ويظهر من حديثه أن اثنين من أساتذته كان لهما أكبر أثر فى ثقافت الشرعية واللغوية والحكمية: أحدهما محمد بن عبد المهيمن بن عبد المهيمن

<sup>(</sup>۱) هو أبو عبد الله محمد بن عبد الله الجياني الفقيه المالكي وقد درس عليه ابن خلدون الفقه المالكي ، وهو غير « أبي عبد الله محمد بن عبد الله بن مالك الاندلسي الجياني » النحوى المشهور صاحب الالفية والتسهيل وغيرهما ( ولد سنة ١٠٠ وتوفي سنة ٦٧٢ أي قبل أن يولد ابن خلدون بأكثر من نصف قرن ) ،

الحضرمي امام المحدثين والنحاة بالمغرب وقد أخذ عنه الحديث ومصطلح الحديث والسيرة وعلوم اللغة ؛ والآخر أبو عبد الله محمد بن ابراهيم الآبلي (١) شيخ « العلوم العقلية » ( وكانت تسمى كذلك « العلوم الفلسفية » و « العلوم الحكمية » . وكانت تشهمل المنطق وما وراء الطبيعية والعلوم الرياضية والعلوم الطبيعية والفلكية والموسيقي ) وقد أخذ عنه « الأصلين والمنطق وسائر الفنون الحكمية والتعليمية » ( التعريف ١٥ ــ ٢٢ ) . ولعظم مكانتهما فى نفس ابن خلدون يعنى فى كتابه « التعريف » بالترجمة لكل منهما ترجمة مفصلة ( التعریف ۲۱ ، ۳۳ – ۶۱ ) . وکما عنی ابن خـــلدون بذکر أساتذته الذين تلقى عليهم علومه في صباه ، عنى كذلك بذكر أهم الكتب التي درسها عليهم . ومن أظهر ما عني بذكره من هذه الكتب: اللامية في القراءات والرائية في رسم المصحف وكلتاهما للشاطبي ، والتسهيل في النحو لابن مالك ، وكتاب الأغاني لأبي الفرج الأصفهاني ، والمعلقات ، وكتاب الحماســة للأعلم ، وطائفة من شعر أبي تمام والمتنبي ، ومعظم كتب الحديث وخاصة صحيح مسلم وموطأ مالك ، والتقصي لأحاديث الموطأ لابن عبد البر ، وعلوم الحديث لابن الصلاح ، وكتاب التهذيب

<sup>(</sup>۱) نسبة الى آبلة Avila وهى مدينة فى الشمال الفربى لمقاطعة مدريد من اقليم آبلة .

للبرادعى مختصر المدونة لسحنون فى الفقه المالكى ، ومختصرى ابن الحاجب فى الفقه والأصول ، والسير لابن اسحق (١).

**- 0 -**

# تحقيق فيما ذكره ابن خلدون عن بعض الكتب

### التي درسها في هذه المرحلة

هذا ، وقد ارتاب الأستاذ الدكتور طه حسين فى رسالته بالفرنسية عن « فلسفة ابن خلدون الاجتماعية » فى أن يكون ابن خلدون قد درس فى صباه جميع الكتب التى ذكرها ، ويذهب الى أنه ربما كان لا يعرف من بعض هذه الكتب الا أسماءها ، وأنه ذكرها بقصد التمدح والتفاخر . ويؤيد شكه هذا بما ذكره ابن خلدون عن كتابين منهما وهما : مختصر ابن الحاجب فى فقه الامام مالك ، وكتاب الأغانى . فيقول فى صدد الكتاب الأول : « يذكر ابن خلدون أن مختصر ابن الحاجب الأول : « يذكر ابن خلدون أن مختصر ابن الحاجب اللقه المالكى فى ترجمته ( يقصد كتاب « التعريف » ) وفى مقدمته ، مع أن مختصر ابن الحاجب ليس كتاب فقه بل هو كتاب فى أصدول الفقه ، وهو مؤلف جم الانتشار ، لا يزال

<sup>(</sup>۱) سنتكلم بشيء من التفصيل على أساتلة أبن خلدون والكتب التي درسها على كل منهم عند كلامنا في الباب الثاني على مكانته في مختلف العلوم والفنون .

يدرس فى الأزهر حتى يومنا هذا ، ومؤلفه مالكى المذهب ، ولحل كنه لم يقتصر على الكلام على الفقه المالكى ، بل شرح مبادىء التشريع فى المذاهب كلها ، وهو علم خاص » . ويقول فى صدد كتاب الأغانى : « فى وسعنا أن نرتاب أيضا فيما يقرره المؤلف بشأن كتاب الأغانى الشهير ، فانه فى ترجمته يزعم أنه استظهر جزءا منه ، وفى مقدمته يذكر استحالة الحصول على اسخة منه . ومن ثم فاننا نعتقد أن ابن خلدون لم يعرف منه سوى الاسم » (١) .

والحقيقة أن جميع الكتب التي ذكرها ابن خلدون في هذه الفقرة قد أتيح له دراستها دراسة عميقة بدليل ما يذكره في الباب السادس من مقدمته عن مسائل كل كتاب منها ومناهجه وخلاصة آراء مؤلفه وتاريخ تأليفه ومدى انتشاره ، كما سنذكر ذلك بتفصيل في الباب الثاني من هذا الكتاب على أنها ليست من الكثرة بحيث لا يتسع لها وقت طالب تفرغ للدراسة تفرغا كاملا زهاء خمسة عشر عاما ، حتى لو كان طالبا عاديا ، بله طالب عبقرى من طراز ابن خلدون ، بل انها لقليلة جدا بالقياس الى هذه المدة الطويلة وهسذا التفرغ الكامل . وهي في الحقيقة لا تمثل الا ناحية يسيرة من قراءات ابن خلدون ، وقد ذكرها على أنها بعض ما درسه في مرحلة صباه وحدها ، وذكر أنه على أنها بعض ما درسه في مرحلة صباه وحدها ، وذكر أنه درس في هذه المرحلة كتبا أخرى غيرها ؛ فيقول مثلا في أثناء

<sup>(</sup>۱) « فلسفة ابن خلدون الاجتماعية » ترجمة عبد الله عنان ، ص ١٢ .

حديثه عن أستاذه أبي محمد بن عبد المهيمن: « لازمته وأخذت عليه اجازة وسماعاً: الأمهات الست (١) وكتاب الموطأ والسير لابن اسحق وكتاب ابن الصلاح في الحديث وكتباً أخرى كثيرة شذت عن حفظي » ( التعريف ٢٠٠ ) . ويقول في أثناء حديثه عن أول أستاذ له وهو محمد بن سعد بن براً ال : « ودارست عليه كتبا جمة مثل كتاب التسهيل لابن مالك ومختصر ابن الحاجب فى الفقه » ( التعريف ١٦ ، ١٧ ) . فهو يقصد عا ذكره من الكتب أن يعطى مجرد أمثلة لمستوى المؤلفات التي كان يدرسها في هذا العهد . وفضلا عن هـذا كله فان كثيرا من هذه الكتب يتمثل في مختصرات للمبتدئين ، فليس فيمثلها ما يتفاحر بدراسته ولا ما يتباهى بتلقيه على الشميوخ. وقد عودنا ابن خلدون الدقة في جميع ما يرويه عن تلمذته ودراساته ، حتى انه ليحدد أحيانا الفصول التي لم تتح له دراستها من كتاب ما ، فيقول مثلا: « وسمعت على محمد بن جابر القيسى صحيح مسلم ابن الحجاج ما عدا فكو تا يسيرا من كتاب الصيد » ( التعريف ١٨ ) . ويقرر فيما يتعلق بكتاب ابن الحاجب نفسه الذي ورد ذكره في عبارة الدكتور طه حسين « أنه لم يكمله بالحفظ » ( التعريف ١٧ ) . ويقول : « قرأت على الزواوي القرآن العظيم بالجمع الكبير بين القراءات السبع من طريق أبي عمر الداني وابن شريح في ختمة لم أكملها » ( التعريف ٢٠ ، ٢١ ) .

<sup>(</sup>۱) يقصد بها صحيحى البخارى ومسلم وسنن أبى داود والترمذى والنسائى وابن ماجه .

وليس بصحيح ما ذكره الأستاذ الدكتور طه حسين في صدد مختصر ابن الحاجب وكتاب الأغاني :

فالحقيقة أن لابن الحاجب « مختصرا » مشهورا في فقه الامام مالك يسمى « المحتصر الفقهي » أو « الفرعي » أو « الجامع بين الأمهات » . وقد عنى بشرحه كثير من المغاربة كالقاضي ابن عبد السلام التونسي شيخ ابن خلدون وعيسي بن مسعود المنكلاتي ، وفي دار الكتب المصرية أجزاء من الشرحين كليهما. وشرحه من المصريين الشيخ خليل المالكي وسمي شرحه التوضيح ، وهو من مخطوطات دار الكتب المصرية كذلك . وهذا الكتاب هو الذي عناه ابن خــ لمدون وظن الدكتور طه حسين عدم وجوده . وقد ذكر ابن خلدون في الباب السادس من مقدمته تفصيلات كثيرة عن هذا الكتاب وتاريخ وصوله الى المغرب ومدى انتشاره وذيوع دراسته في بلاده ، فقال : « جمع ابن أبى زيد جميع ما في الأمهات من المسائل والحلاف والأقوال فى كتاب « النوادر » ... و نقل ابن يونس معظمه فى كتابه على « المدونة » . ثم تمسك بهما أهل المغرب بعد ذلك ، الى أن جاء كتاب أبي عمر بن الحاجب ، لخص فيه طرق أهل المذهب في كل باب ، وتعديد أقوالهم في كل مسالة ، فجاء كالبرنامج للمذهب ... ولما جاء كتابه إلى المغرب آخر المائة السابعة عكف عليه كثير من طلبة المغرب، وخصوصا أهل بجاية . لما كان كبير مشيختهم أبو على ناصر الدين الزواوي هو الذي جلب الي المغرب ، فانه كان قرأ على أصحابه بمصر ونسخ مختصره ذلك فجاء به ، وانتقل بقطر بجاية فى تلاميذه ، ومنهم انتقال الى سائر الأمصار المغربية . وطلبة الفقه فى المغرب لهذا العهد يتداولون قراءته ويتدارسونه لما يؤثر عن الشيخ ناصر الدين من الترغيب فيه . وقد شرحه جماعة من شيوخهم كابن عبد السلام وابن رشد وابن هارون وكلهم من مشيخة أهل تونس . وسابق حلبتهم فى الاجادة فى ذلك أبن عبد السلام » (المقدمة ، البيان ص ١٠٢٥) .

وأما ما يسمى بالمختصر من مؤلفات ابن الحاجب فى أصول الفقه وهو الذى يتحدث عنه الدكتور طه ، فهو عبارة عن مختصرين ائنين لا مختصر واحد لكتاب « الأحكام » للآمدى ، يسمى أوسعهما المختصر الكبير ، واشتهر أصغرهما باسم « المختصر » أو « المختصر الصغير » . وقد تكلم ابن خلدون عن الكتابين كليهما فى الباب السادس من مقدمته فقال : « أما كتاب الأحكام للآمدى فهو أكثر تحقيقا للمسائل ( ) . فلخصه أبو عمر بن الحاجب فى كتابه المعروف بالمختصر الكبير ، ثم اختصره فى كتاب آخر ، تداوله طلبة العلم ، وعنى أهل المغرب والمشرق به ، وعطالعته وشرحه » ( المقدمة ، البيان ، ص١٠٠٢) . وقد ذكر ابن خلدون نفسه صراحة فى موضع آخر أن لابن الحاجب مختصرين : أحدهما فى الفقه والآخر فى أصول الفقه وأنه درس المختصرين كليهما ، فيقول : « حفظت قصيدتى

<sup>(1)</sup> يقصد أنه أكثر تحقيقا للمسائل من كتاب « المحصول » لفخر الدين الرازى الذى ذكره قبل ذلك .

الشاطبى الكبرى والصغرى فى القراءات وتدارست كتابى ابن الحاجب فى الفقه والأصول » (المقدمة ، البيان ١١٢٦، الله المقدمة ، فهمى ٦٦١) . ويقول فى أثناء حديثه عن أبى عبد الله محمد المكترى: «عكف على كتاب التسهيل فى العربية فحفظه ، ثم على مختصرى ابن الحاجب فى الفقه والأصول فحفظهما » (التعريف ٥٩).

ويشير فى موضع آخر الى هذين المختصرين نفسيهما فى الفصل الذى عرض فيه رأيه فى المختصرات المؤلفة فى العلوم وأنها مخلة بالتعليم اذ يقول: « وربما عمدوا الى الكتب الأمهات المطولة فى الفنون للتفسير والبيان فاختصروها تقريبا للحفظ كما فعله ابن الحاجب فى الفقه وأصول الفقه ... » ( المقدمة ، عمى ١٠٠٠ ) .

والعجيب أن يتهم مثل ابن خلدون ، وقد كان اماما فى الفقه المالكى ، وقاضى قضاة المالكية فى أرقى بلد اسلامى فى هذا العهد وهى مصر ، وقد تولى تدريس الفقه المالكى فى المغرب وفى كثير من المعاهد العليا فى مصر ومنها الأزهر نفسه ، كما سيأتى بيان ذلك فى الفقرات التالية من هذا الباب وفى الباب الثانى من هذا الكتاب ، العجيب أن يتهم رجل هذا شأنه بأنه يجهل ما ألف فى هذا المذهب وبأنه يتباهى بأنه درس فى هذا المذهب مختصراً لا وجود له !!

والحقيقة كذلك أن ابن خلدون قد قرأ كتاب « الأغانى » وحفظ كثيرا من أشعاره ، بدليل مانقله من نصوص هذا الكتاب

في « مقدمته » وفي كتابه « العبر » . وقد كان الكتاب في مكتبة الناصر الأموى بالأندلس وكان عند كل من أبي بكر بن زهر وابن عبدون نسخة منه ، وقد نقل السهيلي عن هذا الكتاب عدة نصوص في كتابه « الروض الأنف » ( التعريف ١٨ ) . فتداول كتاب الأغاني بين العلماء وحفظ أشعاره والنقل عنه ، كل ذلك كان متعارفا بين القوم منذ الزمن البعيد . هذا الى أن ابن خلدون قد نقل من كتاب الأغاني في تاريخه « العبر » عدة نصوص (العبر ، ج ٢ ص ١٩ ، ٢٤٠ ، ٢٤١ ، ٢٧٢ ، ٢٧٣ ، ٥٧٥ ، ٢٧٦ ، ٢٨٦ ، ٢٨٧ ) ، بل لقد لخص في مقدمته نفسها موضوع هذا الكتاب ومسائله وطريقته ونقلءنه عبارات بنصها . فيقول في الفصل الذي عقده لعلم الأدب : « وقد ألف القاضى أبو الفرج الأصبهاني كتابه في الأغاني ، جمع فيه أخبار العرب وأشعارهم وأنسابهم وأيامهم ودولهم ، وجعل مبناه على الغناء في المائة صــوت التي اختارها المغنون للرشــيد . ولعمري انه ديوان العرب ، وجامع أشتات المحاسن التي سلفت لهم في كل فن من فنون الشعر والتاريخ والغناء وسائر الأحوال. ولا يعدل به كتاب في ذلك فيما نعلمه . وهو الغاية التي يسمو اليها الأديب ، ويقف عندها ، وأتمى له بها » ( المقدمة ، فهمى ، ٦٣٤). ويقول في الفصل الذي تكلم فيه عن الملكة اللسانية وقصور أهل الأمصار عن الحصول عليها: « وانظر ما اشتمل عليه كتاب الأغاني من نظمهم ونثرهم . فان ذلك الكتاب هو كتاب العرب وديوانهم ، وفيه لغتهم وأخبارهم وأيامهم وملتهم

العربية وسيرتهم وآثار خلفائهم وملوكهم وأشعارهم وغناؤهم وسائر مغانيهم . فلا كتاب أوعب منه لأحوال العرب » . ( المقدمة ، فهمي ٦٤٧ ) . ويقول في الفصل الذي تكلم فيه عن « صناعة الشعر وتعلمه » : « اعلم أن لعمل الشعر واحكام صناعته شروطاً ، أولها الحفظ من جنسه أى من جنس شــعر العرب حتى تنشأ في النفس ملكة ينســج على منوالها ويتخير المحفوظ من الحر النقى الكثير الأساليب. وهـــذا المحفوظ المختار أقل ما يكفى فيه شعر شاعر من الفحول الاسلاميين مثل ابن أبي ربيعة وكشيرً وذي الرمة وجرير وأبي نواس وحبيب ( يعني أبا تمام ) والبحتري والرضي وأبي فراس ، وأكثره شعر كتاب الأغاني لأنه جمع شعر أهل الطبقة الاسلامية كله والمختار من شعر الجاهلية » ( المقدمة ، فهمي ٦٥٥ ) . وينقل في الفصل الخامس عشر من الباب الثاني من مقدمته في أثناء استدلاله على أن نهاية الحسب في العقب الواحد أربعة آباء ، نصآ من كتاب الأغاني فيقول : « ومن كتاب الأغاني في أخبار عزيف الغواني أن كسرى قال للنعمان هل في العرب قبيلة تشرف على قبيلة ؛ قال نعم ؛ قال فبأى شيء ? قال من كانت له ثلاثة آباء متوالية رؤساء ثم اتصل بكمال الرابع ، فالبيت من قبيلته ، وطلب ذلك فلم يجده الا في بيت حذيفة بن بدر الفزاري ، وهم بيت قيس ، وآل ذي الجدين بيت شيبان ، وآل الأشعث بن قيس من كندة ، وآل حاجب بن زرارة ، وآل قيس بن عاصم المنقري من بني تميم ، فجمع هؤلاء الرهط ومن تبعهم من عشائرهم وأقعد لهم الحكام والعدول ... » ، الى آخر ما نقله فى هذا الموضوع عن كتاب الأغانى (المقدمة ، البيان ، ٤٣٧ ) .

ولم يرد فى كلام ابن خلدون ما نسبه اليه الدكتور طه حسين من استحالة الحصول على نسخة من كتاب الأغانى فى عصره ، ولعل الدكتور طه حسين قد اعتمد فى ذلك على ترجمة فرنسية غيرصحيحة للمستشرق دوسلان لعبارة وردت فى مقدمة ابن خلدون عن كتاب الأغانى ، وهذه العبارة هى قوله : « ولا يعدل بكتاب الأغانى فى ذلك (أى فى فنون شعر العرب وتاريخهم وأيامهم وغنائهم ) كتاب فيما نعلمه ، وهو (أى كتاب الأغانى ) الغاية التى يسمو اليها الأديب ، ويقف عندها ، وأتى له له بها » . فلم يفهم دوسلان المترجم الفرنسي معنى : « فأتى له بها » وترجمها الى : « كيف يمكن الحصول على هذا الكتاب » الها » وترجمها الى : « كيف يمكن الحصول على هذا الكتاب »

هذا ، وقد أطلنا فى هذه الفقرة نوعا ما ، لأن مثل هذا التحقيق يتوقف عليه تجديد مبلغ الثقة فيما يذكره ابن خلدون فى كتابه « التعريف » ، الذى يعد أهم مرجع فى تاريخ حياته ، والذى نعتمد عليه فى معظم ما نذكره فى هذا الباب .

<sup>(1)</sup> De Slane: Les Prolégomènes d'Ibn Khaldoun. vol. 3. p. 331

# انقطاع ابن خلدون عن التلمذة وأسبابه

لما بلغ ابن خلدون الشامنة عشرة من عمره حدث حادثان خطيران عاقاه عن متابعة دراسته وكان لهما أثر بليغ فى مجرى حياته .

أما أحدهما فحادث الطاعون الذي انتشر سنة ٧٤٩ هـ في معظم أنحاء العالم شرقيه وغربيه فطاف بالبلاد الاسلامية من سمر قند الى المغرب ، وعصف كذلك بايطاليا ومعظم البلاد الأوربية والأندلس . وقد وصفه ابن خاتمة الأندلسي في رسالة له فذكر أنه أتى على معظم مدن الأندلس ، وأنه مكث ببلدة (المكريثة » أشهرا ، وأنه بلغ عدد من يموت فيها من هذا الوباء حوالي سبعين كل يوم . ويؤكد أن هذا العدد ليس شيئا مذكورا بجانب ما بلغه عن غير هذا البلد من أقطار المسلمين والنصارى . فقد بلغه على ألسنة الثقات أنه هلك في يوم واحد بتونس (وهي بلد ابن خلدون حينئذ) ألف نسمة ومائتا نسمة ، وبتلمسان سبعمائة نسمة ، وهلك بجزيرة ميسورقة في يوم واحد ألف

نسمة ... » (۱) ويسميه ابن خالدون: « الطاعون الجارف » ويصفه بأنه كان نكبة كبيرة « طوت البساط بما فبه » . وكان من كوارثه في حياة ابن خلدون أنه أهلك أبويه وجميع من كان يأخذ عنهم العلم من شيوخه . وفي هذا يقول : « لم أزل منذ نشأت وناهزت مكبا على تحصيل العلم حريصا على اقتناء الفضائل ، متنقلا بين دور العلم وحلقاته ، الى أن كان الطاعون الجارف ، وذهب بالأعيان والصدور ، وجميع المشيخة ، وهلك أبواى رحمهما الله » ( التعريف ٢٥ ) . ويقول في موضع آخر متحسرا على وفاة أستاذه ابن عبد المهيمن في هذا الطاعون : « ثم جاء الطاعون الجارف ، فطوى البساط بما فيه ، وهلك عبد المهيمن فيمن هلك ، ودفن بمقبرة سلفنا تسونس » عبد المهيمن فيمن هلك ، ودفن بمقبرة سلفنا تسونس » ( التعريف ٢٧ ) .

وأما الحادث الآخر فهو هجرة معظم العلماء والأدباء الذين أفلتوا من هذا الوباء الجارف من تونس الى المغرب الأقصى سنة ٧٥٠ مع سلطانه أبي الحسن صاحب دولة بني مرين .

وقد استوحش ابن خلدون لهذين الحادثين أيما استيحاش ، وتعذر عليه من بعدهما متابعة الدراسة ، لانقباضه وضيق صدره من جهة ، ولهلاك العلماء وهجرة من بقى منهم من جهة

<sup>(1)</sup> نقل هذا النص صديقنا الاستاذ محمد عبد الله عنان عن رسالة خطية لابن خاتمة الاندلسي اطلع عليها ضمن مجموعة خطية بمكتبة الاسكوريال وعنوانها « تحصيل غرض القاصد في تغصيل المرض الرافد » . ورقم هذه المجموعة ١٧٨٥ ( انظر ، عبد الله عنان ، ابن خلدون ، الطبعة الثانية ، ص ٢٠ ) .

أخرى . فرغب فى الخروج الى المغرب الأقصى لتتاح له متابعة دراسته مع من نزح منهم الى هناك من العلماء . ولكن محمدا أخاه الأكبر صرفه عن ذلك .

ولما كانت هذه الأحداث قد جعلت الوسائل غير ميسرة له بتونس لمتابعة دراسته والتفرغ للعلم كما فعل أبوه من قبل ، وكما كان فى نيته أن يفعل ، فقد تغير مجرى حياته ، وأخذ يتطلع الى تولى الوظائف العامة والسير فى الطريق نفسه الذى سار فيه جداه الأول والثانى وكثير من قدامى أسرته .

# الفضل التأني

### مرحلة الوظائف الديوانية والسياسية

فی المغرب والأندلس ( ۷۰۱ ــ ۷۷۲ هـ ، ۱۳۵۱ ــ ۱۳۷۶ م )

-11-

# فاتحة وظائفه ونشاطه فى المغربين الأدنى والأوسط ( ٧٥٧ ــ ٧٥٥ هـ )

كانت دولة الموحدين منذ أوائل القرن السابع الهجرى ، كما سبقت الاشارة الى ذلك ، قد انهارت دعائمها ، وقامت على أنقاضها دويلات وامارات عديدة ، من أشهرها ثلاث دول :

(احداها) دولة بنى حفص بافريقية (المغرب الأدنى ، تونس وما اليها) وهى التى ولى فيها الجد الشانى لابن خلدون أمر تونس ، والجد الأول أمر بجاية كما سبق بيان ذلك .

( وثانيتها ) بنى عبد الواد فى المغرب الأوسط الذى كانت قاعدته « تبليمنسان » .

( وثالثتها ) دولة بنى مرّين فى المغرب الأقصى الذى كانت قاعدته « فاس » .

**为生产的过去式和** 

وكانت دولة بنى مرين أقوى هذه الدول جميعا . وقد اتسعت رقعتها اتساعاً كبيراً ، وخاصة فى عهد السلطان أبى الحسن الذى تولى عرش فاس والمغرب الأقصى سنة ٧٣١ هـ ( ١٣٣٠ م ) . فقد غزا هذا السلطان جبل طارق وانتزعه من يد النصارى سنة ٧٤٧ هـ . ثم زحف شرقا فاستولى سنة ٧٣٧ على النصارى سنة ٧٤٧ هـ . ثم زحف شرقا فاستولى سنة ١٤٧٠ على تلمسان وسائر المغرب الأوسط الذى كان بأيدى بنى عبد الواد ، ثم استولى سنة ٧٤٨ هـ على تونس ( فى المغرب الأدنى ، وهو ثم استولى سنة ٧٤٨ هـ على تونس ( فى المغرب الأدنى ، وهو الذى كان يطلق عليه اسم افريقية ) ، وانتزعها من يد بنى حفص أصهاره وأصدقائه . ولبث نحو عامين فى تونس يوطد شئونها ، أصهاره وأصدقائه . ولبث نحو عامين فى تونس يوطد شئونها ، وغادرها معه عدد كبير من علمائها وأدبائها كما سبقت الاشارة الى ذلك .

وبذلك امتد سلطان بنى مرين على معظم بلاد المغرب أقصاه وأوسطه وأدناه ؛ فكانت لهم الغلبة فيه غير مدافعين ، وانمحت دولتا بنى حفص وبنى عبد الواد .

ولكن لم يكد السلطان أبو الحسن يغادر تونس سنة ٧٥٠ هـ ، حتى زحف عليها الفضل بن السلطان أبى يحيى الحفصى ، والتزعها من يد بنى مرين ، واسترد ملك أسرته بنى حفص ، واستوزر أبا محمد بن تافراكين . ولكن هذا لم يلبث أن خرج عليه وعزله عن العرش ، وولى مكاله أخا له ( أخا

للفضل ) يدعى أبا اسحق بن أبى يحيى ، وكان حينت ذ طفلا صغيرا ، ليبقى فى كفالة الوزير وتحت استبداده .

وفى عهد ابن تافراكين هذا تولى ابن خلدون فى أواخر سنة ٧٥١ هـ ( ١٣٥٠ م ) وظيفة « كتابة العلامة » وهى : « وضع الحمد لله والشكر لله بالقلم الغليظ مما بين البسملة وما بعدها من مخاطبة أو مرسوم (١) » . ويظهر أنها كانت تحتاج الى شىء من الانشاء والبلاغة حتى تأتى هذه الديباجة متسقة مع موضوع المخاطبة أو المرسوم . وكانت تكتب هذه العلامة باسم السلطان المحجور عليه . فكان هذا أول عهد ابن خلدون بالأعمال العامة ، وكانت هذه أول وظيفة تولاها من وظائف الدولة .

وفى أوائل سنة ٧٥٣ هـ زحف أمير قستنطينة أبو زيد حفيد السلطان أبى يحيى الحفصى على تونس لينتزع تراث آبائه من قبضة الغاصب ابن تافراكين . فسار ابن تافراكين فى جنده للقائه ، وسار معه فى ركبه ابن خلدون . ووقعت بين الفريقين عدة معارك انتهت بهزيمة جيش ابن تافراكين . ففر ابن خلدون خفية من المعسكر المهزوم ناجيا بنفسه ، وسار مطوفا فى البلاد حتى ألقى عصا التسيار فى بكستكرة ( من بلاد الجزائر بالمغرب الأوسط ) ، حيث قضى شتاء ذلك العام . ويظهر آنه قد تزوج

<sup>(</sup>۱) التعريف ٥٥ . \_ ويظهر أنه كانت هناك « علامة » أخرى توضع أسفل المكتوبات السلطانية ، وقد ذكر ابن خلدون في كتابه التعريف ( ص ٢٠ ) أن أستاذه أبا محمد بن عبد المهيمن كان : « كاتب السلطان أبى الحسن وصاحب علامته التي توضع أسافل مكتوباته » ،

فى أثناء هـــذه الفترة ، وأن زواجه كان حوالى سنة ٧٥٤ هـ ؛ وان كان ابن خلدون لايحدثنا عن أهله وولده فى كتابه التعريف الاحينما يقص بعد ذلك نبأ رحلته الى الأندلس.

### - Y--

وظائفه الديو انية والسياسية في المغرب الأقصى قبل رحلته الأولى الى الأندلس

٥٥٥ \_ ١٢٧ هـ

وكان السلطان أبو الحسن ( ملك المغرب الأقصى ) قد توفى سنة ٧٥٧ه هـ ، وخلفه ابنه أبو عنان ، وكان أبو عنان هذا أميرا مقداما طموحاً ، فما كاد يستقر على عرش أبيه حتى أخذ يعد العدة لاسترداد الأقطار التى كان قد استولى عليها أبوه ثم انتزعت منه . فزحف على المغرب الأوسط ( كانت قاعدته حينئذ تلمنسان ، وكان أبوه قد استولى عليه من بنى عبد الواد ثم عادوا فاستردوا معظمه بعد ذلك ) واستولى على تلمئسان سنة عادوا فاستردوا معظمه بعد ذلك ) واستولى على تباية ( فى المغرب الأدنى من أعمال منطقة افريقية أو تونس ) وأنزل ملكها أبا عبد الله محمد الحفصى وأخذه أسيرا الى فاس .

وكان ابن خلدون حينئذ ببلدة بسكرة (في المغرب الأوسط)

فسعى للقاء السلطان أبى عنان ، وكان حينئذ فى تلمسان (قاعدة المغرب الأوسط). فأكرم السلطان وفادته ، وظل ابن خلدون يتقرب منه ، ويقدم ولاءه له ويسعى للالتحاق ببطانته ، حتى ظفر بشىء من بغيته . فعينه السلطان عضوا فى مجلسه العلمى بفاس ، وكلفه شهود الصلوات معه . فقدم ابن خلدون الى فاس سنة ٥٥٧ هـ . وما زال السلطان يدنيه اليه ويرفع من مكانته حتى عينه فى العام التالى ضمن كتابه وموقعيه (1).

وقد أتيــ لابن خلدون وهو بفاس أن يعـاود الدرس والقراءة على العلماء والأدباء الذين كانوا قد نزحوا اليــها من الأندلس ومن تونس وغــيرها من بلاد المغرب ، ويختلف الى مكتبات فاس التى كانت من أغنى المكتبات الاسلامية ، فارتقت بذلك معارفه ، واتسع اطلاعه ، وجمع بين رغبته القديمة فىمتابعة العلم واتجاهه الجــديد فى الضرب فى غمار السياســة والأخذ بنصيب من وظائف الدولة . وفى ذلك يقول : « وعكفت على النظر والقراءة ولقاء المشيخة من أهل المغرب وأهل الأندلس الوافدين فى غرض الســـفارة (أى فى الســـفارة بين أمرائهم وسلطان المغرب الأقصى ) ، وحصــلت من الافادة منهم على البغية » ( التعريف ٥٠ ) . ثم يأخذ بعــد ذلك فى تعداد بعض المشايخ الذين التقى بهم هناك والذين تلقى عليهم العلم ويترجم المشايخ الذين التقى بهم هناك والذين تلقى عليهم العلم ويترجم

<sup>(</sup>۱) التعریف ۸۵ ، ۹۹ ، والتوقیع هو کتابة الاوامر والقرارات السلطانیة بعبارة موجزة بلیغة ، ویسمی صاحب هذا المنصب المو قدّع ، وکان من أکبر المناصب فی هذه الدول ، وکان یتولاه کبار الکتاب ،

لهم وعمن أخذوا هم عنه من السلف ، ويبين مكانتهم ومكانة شيوخهم ، ومؤلفاتهم ووظائفهم ، كما فعـــل حينما كان يصف مراحل تلمذته الأولى. فيذكر منهم محمد بن الصفَّار « امام القراءات لوقته » ، ومحمــد المُـقـّري « قاضي الجماعة بفاس الذي برءّز في العلوم الى حيث لم تلحق غايت ه » ، ومحمد بن محمد بن الحاج البكَّفيقي ، « شيخ المحدثين والأدباء والفقهاء والصوفية والخطباء بالأندلس وسسيد أهل العلم باطلاق » ، ومحمد بن أحمد الشريف الحسني « الامام العالم الفذ ، فارس المعقول والمنقول » ، ومحمد بن يحيى البَرْجي « كاتب السلطان أبي عنان وصاحب الانشاء والسر في دولته ». ومحمد ابن عبد الرزاق « شيخ وقته جلالة وتربية وعلما وخبرة بأهل بلده وعظمة فيهم » . ويحرص ابن خلدون في ختام حديثه هذا أن يشير الى أن من ذكرهم من الشـــيوخ قليل من كثير ممن لقيهم هناك وأخذ عنهم ومنحوه الاجازات العلمية ، فيقول بعد أن نوه بمن تقدم ذكرهم : « ... الى آخرين وآخرين من أهل المغرب والأندلس ، كلُّهم لقيت وذاكرت وأفدت منه وأجازني بالاجازة العلمية » ( التعريف ٥٩ \_ ٦٦ ) .

هذا ، ولم تكن الوظيفة التي تولاها ابن خلدون في بلاط أبي عنان لترضى مطامحه الكبيرة . فلم تكن \_ على حد قوله \_ في درجة المناصب التي شغلها أسلافه ، بل كانت دونها خطرا ومقاما ، وفي ذلك يقول متحدثاً عن عمله مع أبي عنان : « وقدمت عليه سنة خمس وخمسين ( وسبعمائة ) ، ونظمني في أهل

مجلسه العلمى ، وألزمنى شهود الصلوات معه ، ثم استعملنى فى كتابته والتوقيع بين يديه ، على كره منى ، اذ كنت لم أعهد مثله لسلفى » (التعريف ٥٩).

وقد قويت حينئذ لدى ابن خلدون نزعة ذميمة ، يصرح هو نفسه بتصورها ، ولا يحاول اخفاءها ، وأن كان يلتمس لها المعاذير والمبررات ، وهى نزعة انتهاز الفرص بأية وسيلة ، وتدبير الوصول الى المقاصد من أى طريق . فكان لا يضيره ، فى سبيل الوصول الى منافعه وغاياته الخاصة أو فى سبيل اتقاء ضرر متوقع ، أن يسىء الى من أحسنوا اليه ، ويتآمر ضد من غمروه بفضلهم ، ويتنكر لمن قدموا له المعروف ، وظلت هذه النزعة رائده فى معامراته السياسية وعلاقاته بالملوك والأمراء والعظماء منذ صلته بوظائف الدولة حتى مماته .

ولذلك لم يمض على انتظامه فى بلاط فاس عامان حتى تحركت نفسه الى خوض غمار الدسائس السياسية ليحقق عن طريقها مطامحه وآماله . فعلى الرغم من أن أبا عنان لم يدخر وسعاب باعتراف ابن خلدون نفسه فى اكرامه والعطف عليه ، اذ اختصه بمجلسه العلمى للمناظرة ، وولاه ، على حداثة عهده بالوظائف الحكومية ، منصب الكتابة والتوقيع عنه ، على الرغم من ذلك كله ، تآمر عليه هو والأمير أبو عبد الله محمد الحفصى صاحب بجاية المخلوع ، وكان حينئذ أسيرا فى فاس . ويروى ابن خلدون قصة هذه المؤامرة فى عبارة غامضة ، ويعترف عا وقع بينه وبين أمير بجاية الأسسير من التفاهم ، وأنه خرج

فى ذلك عن حدود التحفظ ، ولكنه يعتذر بأن الذى حمله على ذلك هو ما كان بين أسرته وبين بنى حفص الذين ينتمى اليهم الأمير المخلوع من ود قديم . فقد ولى فى عهدهم جداه الأول والثانى شئون تونس وبجاية كما سبق بيان ذلك . فاتفق ابن خلدون مع هذا الأمير المخلوع الأسير على تدبير مؤامرة لتحريره واسترداد ملكه على أن يوليه منصب الحجابة (أرقى منصب فى الدولة ، ويشبه منصب رئيس الوزراء) متى تم له الأمر . فبلغ أبا عنان خبر هذه المؤامرة فقبض على ابن خلدون وعلى الأمير المخلوع كليهما وسجنهما ، وكان ذلك سنة ٧٥٨ ه ، هم أطلق سراح الأمير ، ولكنه أبقى ابن خلدون فى سجنه .

وظل ابن خلدون سبجينا زهاء عامين طويلين ، لم ينقطع في أثنائهما عن التضرع الى السلطان واستغفاره . ولكن السلطان كان يعرض عن كل تضرع وشفاعة ، الى أن رفع اليه سنة ٢٥٥ قصيدة مؤثرة في نحو مائتي بيت ، فرق قلب السلطان له ، ووعد بالافراج عنه ، ولكن الموت عاجله في آخر السنة نفسها قبل أن ينجز وعده .

ويصف ابن خلدون هذه المرحلة الدقيقة من حياته وسلوكه فيقول: «كان اتصالى بالسلطان أبى عنان آخر سنة ست وخمسين (وسبعمائة)، وقربنى وأدنانى، واستعملنى فى كتابته، حتى تكدر جوى عنده، بعد أن كان لا يتعبر عن صفائه. ثم اعتبل السلطان، آخر سبع وخمسين، وكانت قد حصلت بينى وبين الأمير محمد صاحب بجاية من الموحدين

مثداخكة (وهذه كلمة دفيقة خفيّف بها ابن خلدون التعبير عما كان يدبره مع هذا الأمير من تآمر) ، أحمّكمها ما كان لسلفى في دولتهم ، وغف لمت عن التحفظ في مشل ذلك من غيرة السلطان . فما هو الا أن شعرل بو جعه حتى أنمى اليه بعض الغواة أن صاحب بجاية معنتكمل في الفرار ليسترجع بلده . وبها يومئذ وزيره الكبير عبد الله بن على . فانبعث السلطان لذلك ، وبادر بالقبض عليه . وكان فيما أنهمي اليه أنى داخلته في ذلك . فقبض على وامتحنني (أى سلط على محنة وعذابا) وحبسنى . وذلك في ثانى عشر صفر سنة ثمان وخسين . ثم أطلق الأمير محمدا ، وما زلت أنا في اعتقاله ، الى أن هلك . وخاطبته بين يدى مهاكم ، مستعطفا بقصيدة أولها :

على أى حال للالى أعانب وأى صروف للزمان أغالب كفى حزنا أنى على القرب نازح وأنى على دعوى شهودى غائب وأنى على حكم الحوادث نازل

تسالمنى طورا وطورا تحارب

ومنها فى التشوق:
سلوتهم الا اد كار معاهد
لها فى الليالى الغابرات غرائب
وان نسيم الريح منهم يشوقنى
اليهم وتصبينى البروق اللواعب

وهى طويلة فى نحو مائتى بيت ، ذهبت عن حفظى ، فكان لها منه وقع ، وهش ً لها وكان بتلمسان ، فوعد بالافراج عنى عند حلوله بفاس . ولخمس ليال من حلوله طرقه الوجع ، وهلك لخمس عشرة ليلة فى رابع وعشرين ذى الحجة خاتم تسع وخسين » (التعريف ٦٦ – ٦٨).

وهذه هى أول قصيدة له يذكرها فى التعريف ، وهى أقدم قصائده جميعا التى ذكرها هناك ، ولعلها أول ما نظمه من الشعر ، ويرجح هذا أنه يذكر أن بدء معالجته للشعر كان أثناء عمله مع السلطان أبى سالم أى بعد ذلك بعام .

#### \* \* ::

وكان ولى العهد بعد أبى عنان ابنه أبا زيئان . ولكن الوزير الحسن بن عمر أقصى أبا زيان عن العرش ، وأقام عليه طفلا من أبناء أبى عنان هو السمعيد بن أبى عنان ، وقتل منافسيه من الوزراء الآخرين ، واستبد بشئون الدولة .

وقد بادر هذا الوزير ( الحسن بن عمر ) باطلاق سراح ابن خلدون مع جماعة من المعتقلين الآخرين ورده الى سابق وظائفه ، وأولاه عطفه ، وأحسن رعايته . وقد طلب اليه ابن خلدون أن يأذن له فى الانصراف الى بلده « فأبى عليه ، وعامله بوجوه كرامته ، ومذاهب احسانه » ( التعريف ٦٨ ) .

ولما وثب منصور بن سليمان ( وهو من ولد يعقوب بن عبد الحق مؤسس دولة بني مرين بالمغرب الأقصى ) على الوزير

الحسن بن عمر ، وانتزع من يده السلطان ، انقلب ابن خلدون على الوزير الحسن بن عمر ناسية فضله عليه ، اذ أطلقه من الأسر وشمله باحسانه ورعايته . وأخذ ابن خلدون كعادته يتقرب الى السلطان الجديد ، وما زال به حتى ولاه وظيفة الكتابة .

غير أنه لم يلبث أن غـــدر به كما غدر بأبي عنان وبالوزير الحسن بن عمر من قبل . وذلك أن أحد اخوة أبي عنان ، وهو أبو سالم بن أبي الحسن ، كان قد أخذ حينئذ يسعى السترداد العرش والدعاية لنفسه ، فعبر من الأندلس (حيث كان منفيا منذ عهد أخيه أبي عنان ) الى بلاد المغرب ودعا بالملك لنفسه ، وبعث الى ابن خلدون مع الفقيه ابن مرزوق كتابا يطلب اليه فيه بث دعوته والتمهيد لاستيلائه على السلطان ، ويعده ، ان فعل ، بأن يثيب اكبر ثواب ، وينزله أعظم منزلة . فاتصل ابن مرزوق سرًا بابن خلدون وسلمه خطاب أبي سالم ، فلم يأل ابن خلدون جهدا في تحقيق المهمة الغادرة التي طلبت اليه وقام بتحريض الزعماء والشيوخ على ولي تعمته منصور بن سليمان حتى استجابوا لدعوة أبي سالم ، وأجمعوا أمرهم على تأييده . وحينئذ تسلل ابن خــلدون مع نفر من الزعماء الى معسكر أبي سالم وعرض عليه خطته لخلع منصور بن سليمان . وهنا يعتـــذر أبن خلدون في كتابه « التعريف » ــ كعادته كلما مر ً بحادث من هذا القبيل \_ عن فعلته هذه بأنه أقدم عليها لما رأى من اختلال أحوال منصور بن سليمان وما تبينه من أن مصير الأمور سيكون حتما إلى السلطان أبي سالم . وقد عمل

أبو سالم بالخطة التي رسمها ابن خلدون ، فسار في جموعه وابن خلدون في ركابه الى فاس . ففر منصور بن سليمان ، وجلس أبو سالم على عرش أبيه في شعبان سنة ٧٦٠ هـ ، وعين ابن خلدون في «كتابة سره والترسيل عنه والانشاء لمخاطباته »، وجعله موضع ثقته وعطفه (التعريف ٧٠).

وقد نهج ابن خلدون فى أثناء قيامه بوظيفته هذه نهجا جديدا فى كتابة الرسائل، فحررها من قيود السجع التى كانت قاعدة الكتاب فى هذا العهد. وفى هذه الفترة كذلك تفتحت شاعريته، فنظم الكثير من الشغر، وأنشد السلطان قصائد كثيرة وفى عدة مناسبات. وفى هذا يقول ابن خلدون: «وكان أكثر الرسائل يصدر عنى بالكلام المرسل، أن يشاركنى أحد ممن ينتحل الكتابة فى الأسجاع، لضعف انتحالها، وخفاء العالى منها على أكثر الناس، بخلاف المرسل، فانفردت به العالى منها على أكثر الناس، بخلاف المرسل، فانفردت به يومئذ، وكان مستغربا عندهم بين أهل الصناعة ثم أخذت نفسى بالشعر، فانثال على منه بحور، توسطت بين الاجادة والقصور».

وسنعرض لهذا الموضوع ، بشىء من التفصيل عند كلامنا على مكانة ابن خلدون فى عالم الأدب والبيان فى الباب الثانى من هذا الكتاب .

ولبث ابن خلدون فى كتابة السر والانشاء والمراسيم للسلطان أبى سالم زهاء عامين ، ثم ولاه «خطة المظالم» فأداها بعدالة وكفاية .

ويصف ابن خلدون هذه الوظيفة فى « المقدمة » فيقول : « هى وظيفة ممتزجة من سطوة السلطنة ونصفة القضاء . وتحتاج الى علو " يد وعظيم رهبة تقنع الظالم من الخصمين وتزجر المعتدى . وكأنه يمضى ماعجز القضاة أو غيرهم عن امضائه ويكون نظره فى البينات والتقرير واعتماد الأمارات والقرائن ، وتأخير الحكم الى استجلاء الحق ، وحمل الخصمين على الصلح ، واستحلاف الشهود ، وذلك أوسع من نظر القاضى . وربما الخلفاء الأولون يباشرونها بأنفسهم الى أيام المهدى من بنى العباس . وربما كانوا يجعلونها لقضاتهم كما فعل عمر مع قاضيه أبى أدريس الخولانى ، وكما فعل المأمون ليحيى بن أكثم ، والمعتصم لأحمد بن أبى دؤاد » (المقدمة ، البيان ، ٧١٥) .

ويظهر أنه لما عظم شأن ابن خلدون نفس عليه الفقيه ابن مرزوق وأخذ يسعى ضده بالوشاية لدى أبى سالم ، وأنه قد تكدر لذلك صفو العلاقات بينه وبين السلطان . وفي هذا يقول ابن خلدون :

«ثم غلب ابن مرزوق على هواه ، وانفرد بمخالطته ، وقبض الشكائم عن قربه . فانقبضت ، وقصرت الحكائو ، مع البقاء على ما كنت عليه من كتابة سر"ه ، وانشاء مخاطباته ومراسمه . ثم ولانى «خطة المظالم » فوفيتها حقها ، ودفعت للكثير مما أرجو ثوابه . ولم يزل ابن مرزوق آخذا فى سعايته بى وبأمثالى من أهل الدولة غيرة ومنافسة ، الى أن انتقض الأمر على السلطان بسببه » .

وفى أواخر سنة ٧٦٢ هـ ( ١٣٦١ م ) ثار رجال الدولة وأولو الرأى فيها على السلطان أبي سالم بزعامة الوزير عمر بن عبد الله صهر السلطان ( زوج أخته ) وكبير أمنائه . وانتهت الثــورة بخلع السلطان أبى سالم وتولية أخيه تاشفين سلطانا مكانه ، واستبداد الوزير عمر بن عبد الله بالأمر واستئثاره بالسلطة . فبادر ابن خلدون ، كعادته مع كل متغلب ظافر ، الى الانضواء تحت لواء الوزير عمر بن عبد الله . وقد أقره هذا الوزير في وظائفه ، وزاد في اقطاعه ورزقه . ولكن ابن خلدون كان يطمح الى ما هو أسمى من ذلك لما كان بينه وبين الوزير من صداقة قديمة وثيقة . والى هذه الاعتبارات يشير هو نفسه اذ يقول : ر « كنت أسمو بطغيان الشباب الى أرفع مما كنت فيه ، وأد ِلُّ في ذلك بسابق مودة معه منذ أيام السلطان أبي عنان ، وصحابة استحكم عقدها بيني وبينه » ( التعريف ٧٧ ) . فكان لذلك يأمل أن يظفر بمناصب الدولة العليا من حجابة أو وزارة . بيد أن الوزير لم يحقق له هذه المطامح الكبيرة . فغضب ابن خلدون واستقال من وظائفه . فأعرض عنه الوزير وتنكر له . فتوجس ابن خــلدون شرًّا منه ، ورغب في الارتحال عنه ، ولجأ الي الوزير مسعود بن رحُّو بن ماساىء ، ليشفع له في ذلك عند عمر بن عبد الله . فقصد اليه ابن خلدون يوم عيد الفطر وأنشده قصيدة طويلة من نظمه يمدحه فيها ويهنئه بالعيد ويبثه حاجته. فشفع له عند عمر بن عبد الله وقبل عمر شفاعته ، وأذن لابن خلدون في السفر ، على أن يجانب تبلِّم سان ولا يذهب اليها

من أى طريق ، حتى لا تتاح له فرصة الاتصال بأبى حَمُو (من بنى عبد الواد ، وكانوا قد استعادوا حينئذ ملكهم فى المغرب الأوسط ) أمير تلمسان حينئذ وعدو الوزير عمر بن عبد الله . وذلك أن الوزير كان يخشى ان اتصل ابن خلدون بأبى حَمُو أن يتآمرا عليه ، لما كان يعرفه عن أخلاق ابن خلدون ، فآثر ابن خلدون حينئذ الرحلة الى « غَرَ ناطة » بالأندلس ، وقصد اليها فى أوائل سنة ٧٦٤ هـ .

وفى هذا يقول ابن خلدون: « واستجرت فى ذلك برديفه وصديقه ، الوزير مسعود بن رحتو بن ماساى، ، ودخلت عليه يوم الفطر ، سنة ثلاث وستين ، فأنشدته:

هنيئا بصوم لاعداه قبول

وبشرى بعيد ألت منه منيل وهـُنـُـّنتها من عزة وسـعادة

تَــُنَّابُعُ أَعُوامٌ بِهَا وَفُصُولُ »

( ويذكر ابن خلدون القصيدة كلها ، وهي ثلاثون بيتا يختتمها بقوله : )

« وانی عزیز بابن ماسای مکثر

وان هان أنصار وبان خليل »

ثم يقول :

« فأعانني الوزير مسعود عليه ، حتى أذن لى فى الانطلاق على شريطة العدول عن تلمسان ، فى أى مذهب أردت . فاخترت الأندلس » ( التعريف ٧٧ – ٧٩ ) .

وهنا يحدثنا ابن خلدون لأول مرة عن زوجه وأولاده بدون أن يعين أولاده ولا عددهم ولا أسماءهم فيقول: « وصرفت و الدى وأمهم الى أخوالهم أولاد القائد محمد بن الحكيم بقستنطينة ، فاتح أربع وستين (أى فى أول سنة الحكيم بوجعلت أنا طريقى الى الأندلس » (١).

#### \*\*\*

وبذلك تبلغ المدة التى قضاها ابن خلدون بالمغرب الأقصى في هذه المرحلة نحو ثمان سنين ، قضى منها نحو عامين في السجن بمدينة فاس ( ٧٥٨ – ٧٦٠ ) ، ونحو ستة أعوام قضاها موظفا بفاس . وقد عمل مع ثلاثة أمراء ووزيرين مستبدين على الترتيب التالى :

١ ــ السلطان أبو عنان بفاس . وكان ابن خلدون عضوا
 فى مجلســـ العلمى وأحد كتـــابه وموقعيه ( ٧٥٥ الى أوائل

<sup>(</sup>۱) التعریف ۷۹ مذا ولا یحدثنا ابن خلدون عن زوجه واولاده قبل هذه الرحلة ، ولذلك لا نعرف تاریخ زواجه علی وجه الیقین ، ویفلب علی الظن أن ذلك كان حوالی سنة ۱۹۷۶ فی أثناء تجواله فی المغرب الاوسط علی آثر مفادرته لتونس عقب هزیمة ابن تافراكین سنة ۲۵۳ كما أشرنا الی ذلك فیما سبق ( انظر آخر الفقرة ۱ من الفصل الثانی من هذا الباب ) ، ویتتبع ابن خلدون منذ هذه الرحلة أسرته باللكر ، فیشیر الی تنقلاتها معه فی مختلف المواطن الی أن انتهی مصیر جمیع آفرادها بالموت غرقا قبیل وصول سفینتهم الی مرسی الاسكندریة بینما كان هو فی انتظار وصولهم الیه فی مصر ، وان كان لا یذكر عن زوجه ولا عن بینما كان هو فی انتظار وصولهم الیه فی مصر ، ویظهر أن ابنه الاكبر كان یسمی أولاده ولا عن حیاته المنزلیة أی تفصیل آخر ، ویظهر أن ابنه الاكبر كان یسمی زیدا ، ولذلك كانت كنیة ابن خلدون « أبا زید » كما سبقت الاشارة الی ذلك فی الفقرة « ۱ » من الفصل الاول .

۷۵۸ هـ ) . وقد قضى بعد ذلك سنتين فى سجن فاس ( ۷۵۸ ــ ۷۲۰ هـ ) .

٢ ــ الوزير الحسن بن عمر بفاس . وقد أفرج عن ابن خلدون وولاه وظائفه السابقة ( ٧٦٠ هـ ) .

س لسلطان منصور بن سليمان بفاس . وقد تولى فى عهده وظيفة الكتابة ( ٧٦٠ هـ ) .

إلى السلطان أبو سالم ، بفاس ، وقد تولى فى عهده شئون كتابة السر والانشاء والمراسيم ، ثم تولى « خطة المظالم» ( ٧٦٠ الى آخر ٧٦٢ هـ ) .

الوزير عمر بن عبد الله بفاس . وقد تولى فى عهده
 الوظائف السابقة نفسها (٧٦٧ – ٧٦٤ هـ) .

### - T -

# رحلته الأولى إلى الأندلس و نشاطه فيها ( ٧٦٢ – ٧٦٧ هـ )

قصد ابن خلدون الى سبَئة فى طريقه الى الأندلس ، فى أوائل سنة ٢٩٤ هـ ، ونزل على الشريف أبى العباس أحمد رئيس الشورى فى سبتة ، فأكرم مثواه ، وبالغ فى الحفاوة به ، فى صورة نبيلة يصفها ابن خلدون اذ يقول : « أنزلنى بيته ازاء المسجد الجامع ، وبلوت منه ما يقدر مثله من الملوك ، وأركبنى

الحَرَّاقة ( نوع من السفن الصغيرة كان يستعمل للنزهة ) ليلة سسفرى ، يباشر دحرجتها فى المساء بيده ، اغرابا فى الفضل والمساهمة » ( التعريف ٨٢ ) .

وجاز من سبتة الى « جبل الفتح » الذى يعرف الآن باسم جبل طارق ، وجاز منه الى غر ناطة . وانما اختار غرناطة من بين مدن الأندلس لما كان بينه وبين سلطانها ووزيره من صداقة ، ولما كان له عليهما من أياد بيضاء ، وذلك أن سلطان غرناطة حينئذ كان محمد بن يوسف بن اسماعيل بن الأحمر النصرى ( ثالث ملوك بنى الأحمر ) ، وكان وزيره الأديب الشهير لسان الدين بن الخطيب ، وكان بين ابن خلدون وبين هذا السلطان ووزيره صداقة قديمة متينة توثقت أواصرها منذ أن السلطان ووزيره صداقة قديمة متينة توثقت أواصرها منذ أن كانا لاجئين في بلاط السلطان أبي سالم بفاس ، وكان ابن خلدون حينئذ كاتبا للسر والانشاء والمراسيم للسلطان أبي سالم كما قدمنا ، وأتيح له في أثناء هذه الفترة أن يقدم لهما كثيرا من الحدمات .

ولما كان على نحو أربعة فراسخ من غرناطة ، وصل اليه كتاب من صديقه ابن الخطيب يهنئه بالقدوم ، ويفتتحه بقوله : حللت حلول الغيث بالبلد المحل

على الطائر الميمون والرحب والسهل يمينا بمن تعنو الوجوه لوجهه

من الشبيخ والطفل المثهدءً<sup>† (١)</sup> والكهل

<sup>(</sup>۱) هدأت المرأة الصبي ، سكنته لينام .

### لقد نشأت عندى للقياك غبطة

### تُنكستي اغتباطي بالشبيبة والأهل (١)

ولما وصل ابن خلدون الى غـَر ناطة اهتم السلطان والوزير عقدمه واحتفيا به وأكرما مشواه ، ونظمه السلطان في أهل مجلسه ، وقربه اليه وآثره بصحبته وأسماره ، واختصه في العام التالي ( سنة ٧٦٥ ) بالسِّفارة بينه وبين ملك قَـُشــُتالــَة « بِطْنُرُهُ بِنِ الهُنْشَةُ بِنِ أَنْ قُونَشُ » (٢) لابرام صلح كانا يزمعان ابرامه ولتنظيم العلائق السياسية بينهما . فسافر الي اشبيلية ( وهي الموطن الأول لبني خــلدون ) التي كان هــذا الملك النصراني قد اتخذها قاعدة لقشتالة ، حاملا اليه من ابن الأحمر هدية فاخرة ، وأدى ابن خلدون مهمته بنجاح كبير . ويذكر فى كتابه « التعريف » أن هذا الملك قد طلب أليه البقاء عنده ، وأغراه على ذلك بأن يرد له أموال أسرته باشبيلية التي كانت دولته قد استولت عليها من قبل ، وأنه قد اعتذر عن ذلك بأمور قَبِلها الطاغية ، فسمح له بالعودة ، وأن السلطان قدكافأه على حسن سفارته بينه وبين ملك قشتالة بأن أقطعه اقطاعا كبيرا من الأرض ، فزاد رزقه واتسعت أحواله .

<sup>(</sup>۱) التعريف ۸۲ ، ۸۳ .

<sup>(</sup>٢) هكذا ذكره ابن خلدون في « التعريف » ص ٨٤ . وهو بيدرو ( بترة ، Pierre le Cruel, roi de Castille ملك قششتالة ، تولى العرش بعد وفاة أبيه ألفونسو الحادى عشر سنة ١٣٥٠ م . وقد اشتهر بصرامته وطفيانه وبطشه ، ولذلك لقب بالقاسى .

واستأذن السلطان فى استقدام أسرته من قست طينة. فبعث السلطان من جاء بهم الى تلمسان ، وسار ابن خلدون لتلقيهم وقدم بهم بعد أن هيأ لهم جَميع أسباب الراحة والسعادة ، وعاش ابن خلدون بضعة أشهر بعد ذلك مع أسرته فى رغد وطمأنينة.

وقد أجاد ابن خلدون أيما اجادة فى كتابه « التعريف » فى وصف هذه الفترة السمعيدة من حياته ، وما كان لها من أثر سياسى وأدبى ، اذ يقول :

«ثم أصبحت من الغد قادما على البلد ، وذلك ثامن ربيع الأول عام أربعة وستين ( وسبعمائة ) . وقد اهتز السلطان لقدومى ، وهيأ لى المنزل من قصوره ، بفرشه وماعونه ، وأركب خاصته للقائى ، تكتفيًا وبرًا ، ومجازاة بالحسنى ( أى جزاء ما سبق أن قدمه اليه من جميل أيام أن كان لاجئا هو ووزيره لسان الدين بن الخطيب عند السلطان أبى سالم ) . ثم دخلت عليه فقابلنى عا يناسب ذلك ، وخلع على (الهوالية وانصرفت . وخرج الوزير ابن الخطيب فشسيعنى الى مكان نتز لى ، ثم نظمنى فى عليكة أهل مجلسه ، واختصنى بالنجي فى خلوته ، والمواكبة فى ركوبه ، والمواكلة والمطايبة والفكاهة فى خلوات أنسه . وأقمت على ذلك عنده . وسفرت عنه (أى أوفدنى سفيرا عنه ) وأقمت على ذلك عنده . وسفرت عنه (أى أوفدنى سفيرا عنه ) سنة خمس وستين ( وسبعمائة ) الى الطاغية ملك قشنتالة وسنة خمس وستين ( وسبعمائة ) الى الطاغية ملك قشنتالة

<sup>(</sup>١) أي أعطاه منحة .

يومئذ بطر م بن الهنشكة بن أد قونكش لاتمام عقد الصلح ما بينه وبين ملوك العدوة ، بهدية فاخرة من ثياب الحرير ، والجياد المقر بكات (١) بمراكب الذهب الثقيلة. فلقيت الطاغية باشبيلية ، وعاينت آثار سلفي بها ، وعاملني من الكرامة بما لا مزيد عليه ، وأظهر الاغتباط بمكانى ، وعلم أولية سلفنا باشبيلية ، وأثنى على عنده طبيبه ابراهيم بن زرزر اليهودي ، المقدم في الطب والنِّجامة ، وكان لقيني بمجلس السلطان أبي عنان ، وقد استدعاه يستطبه ، وهو يومئذ بدار ابن الأحمر بالأندلس ، ثم نزع ، بعد مهلك رضوان القائم بدولتهم ، الى الطاغية ، فأقام عنده ، ونظمه في أطبائه . فلما قدمت أنا عليه ، أثنى على عنده ، فطلب الطاغية منى حينئذ المقام عنده ، وأن يرد على تراث سلفي باشبيلية ، وكان بيــد زعماء دولته . فتفاديت من ذلك بما قبلك . ولم يزل على اغتباطه الى أن انصرفت عنه ، فز و دنی وحمل نی (۱) واختصنی ببعلة فارهة يمركب ثقيل ولجام ذهبيين ، أهديتهما الى السلطان ، فأقطعني قرية البيرة من أراضي السئَّقني بمرَ ج غير ْناطة ، وكتب بها منشوراً ..، ثم حضرت المولد النبوي لحامسة قدومي ، وكان يحتفل فى الصنيع فيها والدعوة وانشاد الشعراء اقتداء بملوك المغرب، فأنشدت ليلتئذ:

<sup>(</sup>١) المتقربة من الخيل التي تقرب وتدنى وتكرم الأصالتها والا تترك بعيدة حتى الا يقرعها فحل غير أصيل ، يفعلون ذلك ليحفظوا لنسلها أصالته .

<sup>(</sup>٢) أي أعطاني زادا ومطية للركوب

حيّ المساهد كانت قبل تحييني بواكف الدمع يئرويها وينظئميني ان الأثلى نزحت دارى ودارهم ً تحملوا القلب فى آثارهم دونى وقفت أنشد صبرا ضاع بعدهم فيهم وأسال رسماً لا يناجيني ( وذكر من هذه القصيدة واحدا وثلاثين بيتا ، منها في التعريض بما عامله به الوزير عمر بن عبد الله:) من متبلغ "عنى الصحب الألى تركوا ودي وضاع حماهم اذ أضاعوني أنتى أويت من العليا الى حسر م كانت مغانيه بالبشرى تحييني وأننى ظاعنا لم ألق بعدهم دهرا أشاكي ولا خصما يشاكيني » ثم يقول : « وأنشـــدته سنة خمس وستين في اعذار <sup>(١)</sup> ولده ، والصنيع الذي احتفل لهم فيه ، ودعا اليه الجَـُفــُلي (٢) من نواحي الألدلس ، ولم يحضرني منه الا ما أذكره :

<sup>(</sup>١) الاعداد الختان ويطلق على الحفل الذي يقام لهذه المناسبة .

<sup>(</sup>۲) « الجَعْلَى » بفتحات أن تدعو الناس الى طعامك دعوة عامة ، وضده النَّقْرَى وهي أن تخص ناسا بالدعوة ، ومنه يقال « انتقر » الرجل اذا خص ناسا بدعوته ، قال الشاعر :

نحن في المستاة ندعو الجكفكي لا ترى الآدب فينا ينتقر و « المستاة » معناها الجدب ، والآدب هو من يدعو الى المادبة .

(وذكر من هذه القصيدة ثلاثة عشر بيتا افتتحها بقوله:)
صحا الشوق لولا عبرة ونحيب
وذكرى تتجد الوجد حين تثوب
وقلب أبى الا الوفاء بعهده
وان نوحت دار وبان حبيب
ومنها في مدح ولديه اللذين احتفل باعذارهما:
هما النيران الطالعان على الهدى
بآيات فتح شأنهن عجيب
شهابان في الهيجا غمامان في الندى
تستح المعالى منهما وتصوب
يدان لبسط المكرمات نماهما
الى المجد فياض اليدين وهوب»

« وأنشدته ليلة المولد الكريم من هذه السنة : أبى الطيف أن يعتاد الا توهكما فمن لى بأن ألقى الحيال المسلما وقد كنت أستهديه لو كان نافعى وأستمطر الأجفان لو تنقع الظما » وذكر من هذه القصيدة سبعة عشر بيتا ، ثم قال :

ولما استقر القرار ، واطمأنت الدار ، وكان من السلطان الاغتباط والاستئثار ، وكثر الحنين الى الأهل والتذكار ، أمر باستقدام أهلى من مكارح اغترابهم بقسنطينة ، فبعث عنهم من

جاء بهم الى تبلمنسان ، وأمر قائد الأسطول بالمريئة (1) ، فسار لاجازتهم فى أسطوله ، واحتلوا بالمريئة ، واستأذنت السلطان فى تلقيهم ، وقدمت بهم على الحضرة ، بعد أن هيأت لهم المنزل والبستان ودمنة الفلح ، وسائر ضرورات المعاش » ( التعريف ١٠٠ ) .

#### \*\*\*

غير أن هذه السعادة لم يطل أمدها . وذلك « أن الأعداء وأهل السعايات » لم يلبثوا أن أفسدوا ما بينه وبين الوزير ابن الخطيب الذي كان حينئذ : « مستبدا بالدولة ومتحكما في سائر أحوالها » ولم يكن ليروقه مبالغة الملك في تقريب ابن خلدون منه . « فحركوا له جواد الغيرة ، فتنكر ، وشم " ابن خلدون رائحة الانقباض ، وأظلم الجو بينهما » ( التعريف ١٩ - ٧٩ ) . فأخذ ابن الخطيب نفسه يسعى بابن خلدون لدى الملك ، وتأثر الملك بسمعايته ، فحدثت جفوة بين الملك نفسه وابن خلدون . وحينئذ أدرك ابن خلدون أنه لم يبق له مقام بغرناطة ، وأنه لا مناص له من الرحيل عن الأندلس كلها .

ووافق ذلك أن أبا عبد الله محمد الحفصى ، أمير بجاية \_ الذى أنزله السلطان أبو عنان عن ملكه ، وأخذه أسيرا بفاس ، ثم سجنه مع ابن خلدون لتآمرهما عليه كما تقدم \_ كان قد

<sup>(</sup>۱) مدينة ساحلية بجنوب شرقى الأندلس .

استرد ملكه ، واستولى على عرش بجاية منذ سنة ٧٦٥ هـ ، واستوزر يحيى أخا ابن خلدون الأصغر . ولم ينس هذا الأمير ُ ابن خلدون صديقه في محنته ، ولم ينس الوعد الذي كان قد قطعه معه فى أثناء تآمرهما على أبي عنان ، بأن يوليب منصب الحجابة اذا تم له استرداد عرشه . فكتب ألى ابن خلدون يستدعيه من غرناطة ليشاركه في أمره ويوليه حجابته (وهي أرقى منصب في الدولة بعد منصب السلطان ، ويشبه منصب رئيس الوزراء في عصرنا الحاضر) وفاء " بالعهد الذي قطعه على نفسه . فصادفت هذه الدعوى هوى كبيرا في نفس ابن خلدون ، وخاصة لأنه كان قد اعتزم حينئذ الرحيل عن الأندلس ، لما انتهى اليه أمره مع سلطان غـَر ناطة ووزيره ابن الخطيب فعرض ابن خلدون هذه الدعوة على سلطان غرناطة مستأذنا في السفر ، فأذن له ، وزوده بأعطيته ،،وكتب له في التاسع عشر من جمادي الأولى سنة ٧٦٦ هـ مرسوما بالتشمييع (١) من املاء الوزير ابن الخطيب في نحـ و صفحتين من القطع الكبير بفيض مدحا وثناء على ابن خلدون وآله وأسفا على فراقه ، ويأمر كل من : « وقف عليه من القواد والأشياخ والخدام ، برا وبحرا ، على اختلاف الخطط والرتب وتباين الأحوال والنسب ، أن يعرفوا حق هذا الاعتقاد ، في كل من يحتاج اليه من تشييع ونزول ، واعانة وقب ول ، واعتناء موصول ، الى أن يكمل الغرض ،

<sup>(</sup>۱) يشبه جواز المرور ( الباسبورت Passeport ) في عصرنا الحاضر .

ويئو دَّى من امتثال هذا الأمر الواجبُ المفترض (١) ». فغادر ابن خلدون الأندلس ، وركب البحر من المريئة الى بجاية فى منتصف سنة ٧٦٦ هـ.

وبذلك يكون قد قضى فى الأندلس نحو سنتين ونصف سنة .

### نشاطه السياسي في المغرب بعد رحلته الأولى الى الأندلس ( ٧٦٦ – ٧٧٦ هـ )

ولما وصل ابن خلدون الى بجاية فى منتصف سنة ٧٦٦ هـ استقبله أميرها وأهلها استقبالا حفيا يصفه ابن خلدون اذ يقول: « فاحتفل السلطان صاحب بجاية بقدومى ، وأركب أهل دولته للقائى ، وتهافت أهل البلد على من كل أوب يمسحون أعطافى ، ويقبلون يدى " ، وكان يوما مشهودا » ( التعريف ٩٨ ، ٩٨ ) .

وتولى ابن خلدون الحجابة لأمير بجاية . وكان منصب الحجابة هو أعلى منصب فى الدولة . وقد عرَّفه ابن خــلدون بأنه يمنح صاحب : « الاستقلال فى الدولة والوساطة بين

<sup>(</sup>١) انظر النص الكامل لهذا المرسوم بصفحتي ٩٣ ، ٩٣ من التعريف .

السلطان وأهل دولته ، لا يشاركه فى ذلك أحد » ( التعريف ٧ ) ، وعنون هذا الفصل بقوله : « الرحلة من الأندلس الى بجاية وولاية الحجابة بها على الاستبداد » .

ويمضى ابن خلدون فى وصف ما قام به فى هذه الفترة فيقول: « فأصبحت من الغد ، وقد أمر السلطان أهل الدولة بمباكرة بابى ، واستقللت بحمل مثلكه ، واستفرغت جهدى فى سياسة أموره وتدبير سلطانه ، وقدمنى للخطابة بجامع القصبة ، وأنا مع ذلك عاكف \_ بعد انصرافى من تدبير الملك غدوة \_ الى تدريس العلم أثناء النهار بجامع القصبة لا أنفك عن ذلك » (التعريف ٩٨).

وهكذا جمع ابن خلدون فى هذه الفترة بين أرقى مناصب الدولة وأرقى مناصب العلم ، ومضى يدبر الأمور بعزم ، ويعالج الفتن القائمة ، ويتجول بين القبائل اليدوية يجبى منها الضرائب بدهائه وصرامته (التعريف ٩٨).

ولكن الخصومة ما لبثت أن نشبت بين الأمير أبي عبد الله أمير بجاية وابن عمه السلطان أبي العباس أحمد صاحب قسنطينة . وكان أبو العباس يتطلع الى امتلاك بجاية ، فأخذ يثير على أميرها القبائل والبطون المجاورة . وفي سنة ٧٦٧ هـ قصدها بجموعه ، فهزم أبا عبد الله وقتله ودخل بجاية ظافرا .

وكان ابن خلدون حينئذ يلزم القصر فى بجاية . وقد طلب اليه بعض الزعماء أن يدعو لصبى من أبناء السلطان القتيل ويقوم هو بالأمر باسم هذا الصبى ؛ ولكنه آثر العافية ، وأبى

أن ينفذ ما أشار به عليه هؤلاء الزعماء . وخرج الى تحية الظافر ، والانضواء تحت لوائه ، وسلمه المدينة . ويصف ابن خلدون هذا الموقف فيقول : « وجاءنى الخبر بذلك ، وأنا مقيم بقصبة السلطان وقصوره ، وطلب منى جماعة من أهل البلد القيام بالأمر ، والبيعة لبعض الصبيان من أبناء السلطان ، فتفاديت منذلك . وخرجت الى السلطان أبى العباس ، فأكرمنى وحيانى ، وأمكنته من بلده » ( التعريف ۹۹ ) .

فأكرمه أبو العباس ، وأقره فى منصب الحجابة حينا ، ثم ما لبث أن ارتاب منه ، فتنكر له ورغب عن خدمته ، فتوجس ابن خلدون خيفة منه ، واستأذنه فى الانصراف الى أحد الأحياء القريبة ، فأذن له ، ولكن عن له بعد ذلك أن يقبض عليه ، ففر ابن خلدون الى بكثرة لصداقة بينه وبين أميرها ، فقبض أبو العباس على أخيه الأصغر يحيى واعتقله ببلدة بونة (١) ، وفتش بيوت بنى خلدون جميعا « يظن بها ذخيرة وأموالا ، ولكن أخفق ظنه » ( التعريف ٩٥) .

ولبث ابن خلدون ببسكرة يرقب الحوادث . وكان الأمير أبو حكمتُو سلطان تلمسان ( بالمغرب الأوسط ، من بنى عبد الواد) وصهر أمير بجاية المقتول ، يطمح الى فتح بجاية . فلما بلغه مقتل صهره ، بعث قواته الى بجاية للاستيلاء عليها ، ولكن جيوشه هزمت أمام جيوش أبى العباس هزيمة منكرة

Bona ou Bonne (۱) وتسمى بلد المنتَّاب ، مدينة بالجزائر على ساحل الأبيض .

فَفَكُرُ أَبُو حَمَّوُ فِي الاستعانة بابن خَالِدُونَ لَبِثُ دَعُوتُهُ بَيْنِ القبائل واستمالتها اليه وتأليبها على أبي العباس؛ وذلك لما كان يعلمه من نفوذ ابن خلدون في بجاية وما حولها . وكتب اليه في ذلك واستدعاه ليوليه حجابته ، بل أرسل اليه مرسومًا بهذه الوظيفة يقول له فيه : « أكرمكم الله يا فقيه أبا زيد ، وو الكي رعايتكم . أنا قد ثبت عندنا وصح لدينا ما أنطويتم عليه من المحبة في مقامتاً ، والانقطاع الى جنابنا ، والتشيع قديما وحديثا لنا ، مع ما نعلمه من محاسن اشتملت عليها أوصافكم ، ومعارف فقتم فيها نظراءكم ، ورسوخ قدم في الفنون العلمية والآداب العربية ؛ وكانت خطة الحجابة ببابنا العلى ــ أسماه اللهـــ أكبر درجات أمشالكم ، وأرفع الخطط لنظـرائكم ، قرباً منــا ، واختصاصا بمقامنا ، واطلاعا على خفايا أسرارنا ؛ آثرناكم بها ايثاراً ، وقدمناكم لها اصطفاء واختيارا . فاعملوا على الوصول الى بابنا العلى مُ أسماه الله لما لكم من التنويه ، والقدر النبيه ، حاجبًا لعلى ِّ بابنًا ، ومستودعًا لأسرارنًا ، وصاحب الكريمة علامتنا ، الى مايشاكل ذلك من الانعام العميم ، والخير الجسيم ، والاعتناء والتكريم ، لا يشارككم مشارك في ذلك ، ولاً يزاحمكم أحد ...».

وقد كتب هـذا المرسوم بخط الكاتب. ولكن ألحقت به مثدر َجكة بخط أبى حكمتُو نفسه ، ونصها: « الحمد لله على ما أنعم ، والشكر لله على ما وهب ، ليعلم الفقيه المكرم أبو زيد عبد الرحمن بن خلدون ، حفظه الله ، على أنك تصل الى مقامنا

الكريم ، لما اختصصناكم به من الرتبة المنيعة ، والمنزلة الرفيعة ، وهو قلم خلافتنا ، والانتظام فى سلك أوليائنا ، أعلمناكم بذلك . وكتب بخط يده عبد الله ، المتوكل على الله ، موسى بن يوسف ، لطف الله به وخار له » .

وبعده بخط الكاتب ما نصه: « بتاريخ السابع عشر من رجب الفرد الذى من عام تسعة وستين وسبعمائة ، عرَّفنا الله خيره » (التعريف ١٠٢، ١٠٣).

ووصلت هذه الكتب الى ابن خلدون على يد سسفير من وزراء أبى همو . فاعتذر ابن خلدون عن عدم قبول الوظيفة هذه المرة ، وأرسل أخاه يحيى نائبا عنه (وكان السلطان أبو العباس قد أطلق سراحه حينئذ من معتقله ببونة) . ويذكر ابن خلدون أن الذي دعاه الى هذا الرفض عزوفه حينئذ عن شئون السياسة ورغبت في الرجوع الى المطالعة والدرس . وفي ذلك يقول : «وكان أخى يحيى قد خكك من اعتقاله ببونة ، وقدم على "بكستكرة ، فبعثته الى السلطان أبى حكمتو كالنائب عنى في الوظيفة ، متفاديا عن تجشم أهوالها ، بما كنت نزعت عن غواية الرئت ، وطال على " اغفال العلم ، فأعرضت عن الحوض في الموال على " اغفال العلم ، فأعرضت عن الحوض في أحوال الملوك ، وبعثت الهمة على المطالعة والتدريس . فوصل اليه الأخ ، فاستكفى به في ذلك ودفعه اليه » (التعريف ١٠٧٣).

ولكنه مع ذلك ، قد استجاب الى ما طلبه اليه أبو حَـمُو من بث الدعوة بين القبائل ، وتحويلها من جانب أبى العباس . فأخذ يعمل على ذلك بنشاط منقطع النظير . ثم خرج مع صاحب

يسَكرة وباقى الزعماء الذين استمألهم فى قواتهم لنصرة الجيش الذى قد أرسله أبو حَمَّو للمرة الشانية لمحاربة خصمه أبى العباس سنة ٧٧١ه. ولكن جيش أبي حَمَّو قد هزم هذه المرة كذلك أمام جيوش أبى العباس. فارتد ابن خلدون الى يسكرة يستأنف جهوده للاستعداد لجولة أخرى ولحشد القبائل في جانب أبى حَمَّو. وفي العام التالى سار ابن خلدون في وفد من الرؤساء لزيارة أبى حَمَّو والتفاهم معه على تدبير خطة لجولة تالية ، فلقيه بالجزائر وأكرم مثواه وبقى لديه حينا.

وفى أثناء مقامه لديه كان السلطان أبو فارس عبد العزيز ابن أبى العباس من بنى مرين سلطان المغرب الأقصى حينئذ (۱) ( وكان قد تولى الملك سنة ٧٦٧ تحت سيطرة الوزير عمر بن عبد الله السابق ذكره ، ثم أنف هذه الحال ، فوثب بالوزير عمر ، وقتله غيلة وفتك بذويه ، واسترد السلطة كاملة ) قد خرج فى جيوشه يزمع غزو تلمئسان واستردادها من قبضة بنى عبد الواد . فلما بلغ ابن خلدون مقدم ملك المغرب الأقصى ، ورأى الطريق الى بكسنكرة قد سدت فى وجهه ، ورأى الفتنة قد سرت الى كل ناحية ، وأن عرش أبى حكمتو يهتز اهتزازا عنيفا من تحته ، خشى العاقبة على نفسه ، فاستأذن أبا حكمتو

<sup>(</sup>۱) هو أبو فارس عبد العزيز بن أبى العباس بن سالم ألمرينى ولى سنة ٧٦٧ وتوفى سنة ١٧٧ هـ ، وهو غير أبى فارس عبد العزيز بن أبى الحسن بن أبى سعيد المرينى سلطان المغرب الاقصى الذى ولى سنة ٧٩٦ وتوفى سنة ٧٩٩ والذى أهدى البه أبن خلدون مقدمته بعد أن أتم تنقيحها وهو بمصر ،

فى السفر الى الأندلس ، فأذن له ، وبعث معه برسالة الى ملك غَرَ ناطة ، وأسرع ابن خلدون الى مرسى « هُنْدَيْن » (١) ليركب البحر منها ، وكان ملك المغرب الأقصى قد أشرف حينئذ بجيوشه على تلمسان ، فعادرها أبو حكمتو الى الصحراء ليحشد جيوشه وأنصاره فيها . ونمى الى ملك المغرب أن ابن خلدون في مرسى « همننيشن » وأنه يحمل ودائع لأبي حكمتُو ، فأرسل في طلبه سريَّة من الجند ، فدهمته في المرسى ، وفتشته فلم تجد معه شيئًا ، وحملته الى السلطان . فحقق في شأنه ، وعنفه على انسلاخه عنى بني مرين وانضوائه تحت لواء أعدائهم .فاعتذر ابن خلدون بأن الذي حمله على ذلك ما كان بينه وبين الوزير عمر بن عبد الله ، وشفع له من كان حاضرا من رجالات الدولة ، ونو موا بسابق خدمته لبني مرين ؛ فقبل السلطان شفاعتهم . ويصف ابن خلدون ما جرى بينه حينئذ وبين السلطان فيقول: « وسألني في ذلك المجلس عن أمر بجاية ، وأفهمني أله يروم تملكها . فهو "نت عليه السبيل الي ذلك ، فسرَّ به . وأقمت تلك الليلة في الاعتقال . ثم أطلقني من الغد . فعمدت الى رباط الشيخ أبي مدين ، ونزلت بجواره ، مؤثراً للتخلي، والانقطاع للعلم لو تركت له » ( التعريف ١٣٤ ). ولكنه لم يترك له . وذلك أنه لما استولى السلطان عبد العزيز

<sup>(</sup>۱) هنين مدينة ساحلية كان موقعها الشيمال الغربي لتلمسان ، وفي مكانها Beni Saf

على تلمنسان بعد ذلك بقليل ، استدعى ابن خلدون من عزلته في رباط الولى أبى مدين ، وعهد اليه أن يبث دعوته بين القبائل ويحملهم على مناصرته ومقاتلة عدوه أبى حكم و . فقبل ابن خلدون المهمة ، وأخذ يسعى لحشد القبائل واستمالتها لمحاربة صديقه بالأمس . وانتظم هو نفسه فى سلك الحملة التى بعثها السلطان لمطاردة أبى حمو . وقد لبثت هذه البعثة تقتفى أثر أبى حمو حتى دهمته فى أعماق الصحراء ومز قت جيشه شر أبى حمو حتى دهمته فى أعماق الصحراء ومز قت جيشه شر تحت جنح الليل ، وتمزق شمل و لده وحرمه ، حتى خلك واليه بعد آيام » (التعريف ١٣٧) .

وتخلف أبن خلدون بعدئذ لدى أسرته أياما فى بَسْكرة . ثم قصد الى السلطان عبد العزيز فى تلمسان فأحسن استقباله ، وأكرم مثواه ، وأرسله ليعمل على تهدئة بعض الأحياء الخارجة فى المغرب الأوسط وردها الى الطاعة ، فصدع بالأمر ، ولكنه لم يحرز نجاحا يذكر فى مهمته هذه المرة ، فعاد الى بَسْكرة واكتفى عراسلة السلطان .

ولما حشد السلطان حملة لمحاربة الثوار بقيادة وزيره أبى بكر بن غازى عهد الى ابن خلدون باستمالة القبائل مرة أخرى ، فأدى ابن خلدون المهمة ، وقصد الى الوزير عكانه فى الصحراء مع شيوخ القبائل الموالية ، ونظم معه خطة العمل ؛ ثم عاد الى بسكرة .

ولكن مقامه بسكرة هذه المرة لم يطل ، فقد آنس من

أميرها أحمد بن يوسف بن مرزنى ميلا الى الثورة من جهة وأحس، منه انقباضا من جهة أخرى . ويصف ابن خلدون هذه الحال المفاجئة فيقول : « فلم أشعر الا وقد حدثت المنافسة في استتباع العرب ، ووغر صدر ، ، وصد ق في ظنونه وتوهماته ، وطاوع الوشاة فيما يوردون على مسامعه من التقول والاختلاق ، وجاش صدره بذلك » (التعريف ٢١٦) . فلم يجد حينيذ ابن خلدون بدا من الرحيل من بسكره .

فعادرها مع أسرته وبعض أنصاره الى تيلمنسان حيث كان السلطان عبد العزيز . ولكنه ما كاد يصل الى ميلنيانة من أعمال المغسرب الأوسط فى منتصف طريقه ، حتى بلغته الأنباء بوفاة السلطان عبد العزيز ، وتولية ابنه السعيد فى كفالة الوزير ابن غازى ، وتحول البلاط كله من تيلمنسان الى فاس سنة ٧٧٤ ، كما علم أن أبا حكمتُ قد تمكن من استرداد تلمسان ، فعول ابن خلدون على التحول الى فاس . ولما بلغ ذلك أبا حمو حرض عليه بعض الأشقياء من بنى يغمور ، فانقضوا عليه فى الصحراء ونهبوا متاعه ومتاع من كان بصحبته ، ولم ينج هو منهم الا بشق الأنفس . ويصف ابن خلدون هذا الحادث فيقول : «فأوعز أبو حكمتُو الى بنى يغمور أن يعترضونا بحدود بلادهم من رأس العين (١) مخرج وادى زا (٢) فاعترضونا هنالك ، فنجا

<sup>(</sup>۱) تعرف الآن بعين بنى مظهرAin Beni Mat'harوهى منابع في شرق مدينة دبدو .

<sup>(</sup>۲) كتبه ابن خلدون صادا في وسطها زاى ، اشارة الى أن نطقه بين الصاد والزاى ، ويقع في جنوب عين البرديل .

من نجا منا على خيولهم الى جبل د بدو (١) ، وانتهبوا جميع ما كان معنا ، وأرجلوا الكثير من الفرسان وكنت فيهم ، وبقيت يومين فى قفره ضاحيا (١) عاريا الى أن خلصت الى العمران ، ولحقت بأصحابى بجبل د بدو » . ووصل هو وأهله الى فاس فى حالة يرثى لها . ولكن الوزير ابن غازى عوضه خيرا ، وأكرم مثواه ، وغمره برعايته . فأقام بفاس موقرا مبجلا « أثير المحل نابه الرتبة ، عريض الجاه ، منوه المجلس عند السلطان » ... «عاكفا على قراءة العلم وتدريسه » ، وان كان لم يتول فى هذه الفترة أى منصب حكومى ( التعريف ٢١٨ ، ٢٢٤ ) .

وفى سنة ٧٧٦ نشبت فتنة فى المغرب الأقصى انتهت بخلع السلطان السعيد وتنحية الوزير المستبد به ابن غازى واستيلاء السلطان أبى العباس أحمد (ابن السلطان الأسبق أبى سالم) على فاس .

وكان ابن خلدون مقيما حينئذ بفاس ، فلما وقع الانقلاب ، وشي بعضهم في حقه للحكومة الجديدة ، فقبض عليه حينا ثم أفرج عنه .

\*\*\*

ومن هذا يظهر أنه قضى فى المغرب بعد عودته من رحلته الأولى الى الأندلس نحو عشر سنين ( من منتصف ٧٦٦ الى

<sup>(</sup>١) دبدو Debdow مدينة قرب الحدود الشرقية للمغرب الأقضى •

<sup>(</sup>٢) الضاحي الذي لا يستره ساتر من الشمس •

منتصف ٧٦٧ قضاها فى بجاية فى منصب الحجابة لأبى عبد الله متصف ٧٦٧ قضاها فى بجاية فى منصب الحجابة لأبى عبد الله محمد الحفصى أولا ثم لابن عمه أبى العباس من بعده ثانيا ، وهى السنة الوحيدة التى قضاها من هذه المدة فى وظائف حكومية ، ونحو سبع سنين فى بكثكرة ( من منتصف ٧٦٧ الى منتصف ٤٧٧) قضاها بعيدا عن وظائف الدولة فى الدسائس والمغامرات ، لحساب أبى حكمو سلطان تلمسان ضد أبى العباس سلطان بجاية أولا ، ثم لحساب أبى فارس عبد العزيز سلطان فاس ضد أبى حمو ثانيا ، ومنها نحو سنتين ( ٤٧٧ – ٢٧٧) قضاهما فى فاس بعيدا عن وظائف الدولة كذلك ، وقد قضاهما فى خاس بعيدا عن وظائف الدولة كذلك ، وقد قضاهما فى عهد السلطان أبى العباس أحمد .

#### **- 0 -**

### رحلته الثانية إلى الأندلس (٧٧٦ه)

ولما رأى ابن خلدون بعد خروجه من معتقله الأخير أن قصور المغرب كلها قد سدت فى وجهه ، وأنه قد أصبح موضع ريبة من أمرائها جميعا ، لم يجد بدا من الرحيل عن المغرب كله ، فترك أسرته بفاس ، وجاز المغرب مرة ثانية الى الأندلس فى ربيع سنة ٧٧٦ ، وشخص الى غرناطة حيث نزل فى ضيافة سلطانها ابن الأحمد . ولكن بلاط فاس توجس شرا من

استقراره فى الأندلس لخشيته من دسائسه ، فأبى أن تلحق به أسرته ، وطلب الى ابن الأحمر سلطان غرناطة تسليمه ، فأبى تسليمه لهم . فطلبوا اليه « أن يتجيزه الى عند وة ترلم مسان » أى أن يقصيه من أرضه الى المغرب ، فأجابهم الى ذلك (التعريف ٢٢٧) .

وهكذا لم يكد ابن خلدون فى رحلت هذه الى الأندلس يسلم حتى ودع .

### الفصل لتالِتُ

مرحلة التفرغ للتأليف (۲۷۷ – ۸۷۶ هـ ، ۱۳۷۶ – ۱۳۸۲ م)

- 1 -

تأليف كتاب « العس » في قلعة « ابن سلامة »

۲۷۷ - ۲۷۷ هـ

بعد أن أقصى ابن خلدون عن الأندلس ، ركب البحر الى المغرب ونزل فى مرسى « هنين » لا يعلم أنى يذهب . وقد فكر أن يقصد تلمنسان حيث كان أخوه يحيى قد عاد الى خدمة أميرها أبى حَرَّمُو ، ولكن هذا الأمير كان ناقما على ابن خلدون أيما نقمة لخياته له وغدره به أكثر من مرة . فكان لابد اذن ، لكى يتاح لابن خلدون النزول بتلمسان ، من أن يغفر له أبوحمو ما اقترفه من ذنب ويقبل نزوله ببلاده . فلجأ ابن خلدون الى يعض ذوى الشأن ليشفعوا له عنده ، وما زال هؤلاء الوسطاء

يشفعون له عند أبى حمو حتى عفا عنه وأذن فى قدومه الى تلمسان ، فقدمها فى عيد الفطر سنة ٧٧٦ هـ ( ١٣٧٤ م ) . وكان قد عقد العزم أن يترك شئون السياسة وينقطع للقراءة

غير أنه قد بدا لأبي حمو أن يندبه للطواف بأرجاء المملكة ليدعو له القبائل . فتظاهر ابن خلدون بالقبول ، وفي عزمه ألا يعود الى غمار السياسة . ولذلك لم يكد يعادر تلمسان حتى ولى وجهه شطر جهة نائية يتاح له فيها التفرغ للقراءة والتأليف . ووقع اختياره على منازل أصدقائه بني عريف . وقد آكرم هؤلاء مثواه ، وتوسطوا لدى السلطان ليعفو عن مخالفته لأمره ، ويقبل لحاق أسرته به ، ونجحوا في وساطتهم ، وأنزلوه مع أسرته بأحد قصورهم في «قلعة ابن سلامة » من بلاد توجين (۱)

ويصف ابن خلدون ذلك فيقول: « وعرص للسلطان أبي حمو أثناء ذلك رأى في الدواودة (') وحاجت الى

<sup>(</sup>۱) قلمة « ابن سلامة » أو « بنى سلامة » هـذه ، وتسمى كذلك قلمـة « تاوغزوت » Taoughzout تقع فى مقاطعة وهران Oran من بلاد الجزائر ، وتبعد نحو ســة كيلومترات الى الجنوب الغربى من مدينة فراندا Frenda الحالية . أما سلامة الذى تنسب اليه أو الى بنيه القلمة فهو سلامة بن على بن نصر بن سلطان رئيس بنى يدللتن من بطون توجين ، سكن تاوغزوت واختط بها القلمة فنسبت اليه ( عن التعريف ٢٢٨ تعليق ٤ ) .

<sup>(</sup>٢) الدواودة من عثبائر رياح ، ورياح من أعز قبائل بنى هلال ، وأكثرهم جمعا . وقد أطال أبن خلدون القول في عثبائر رياح وما كان لها من الأحداث في المغرب في كتابه « العبر » . انظر المجلد السادس صفحات : ٣١ - ٠٠ ٠ - التعريف ٩٨ ، ١٣٠ ، ٢٢٧ ، ٢٢٨ .

استئلافهم . فاستدعانی و كلفنی الستفارة اليهم فی هذا الغرض . فاستوحشت منه و نكرته علی نفسی ، لما آثرته من التخلی والانقطاع ، وأجبت الی ذلك ظاهرا ، وخرجت مسافرا من تلمسان حتی انتهیت الی « البطحاء » (۱) فعدلت ذات الیمین الی منداس (۲) ، ولحقت بأحیاء أولاد عریف قبلة جبل كزول (۳) . فتلقونی بالتّحفیّی والكرامة ، وأقمت بینهم أیاما حتی بعثوا عن أهلی وو كدی من تلمئسان ، وأحسنوا العذر الی السلطان عنی فی العجز عن قضاء خدمته ، وأنزلونی بأهلی فی قلعة ابن سلامة ، من بلاد بنی توجین التی صارت لهم باقطاع السلطان » (التعریف ۲۲۷ ، ۲۲۷).

فقضى ابن خلدون مع أهله فى ذلك المقر المنعزل زهاء أربعة أعوام ، نعم فى أثنائها بالاستقرار والهدوء ، وتفرغ فيها للدراسة والتأليف ، فأخذ يدون مؤلفه التاريخى الشهير (كتاب العبر) ، وقدم لهذا المؤلف ببحث عام فى شئون الاجتماع الأنسانى وقوانينه ، وهو البحث الذى اشتهر فيما بعد باسم :

<sup>(</sup>۱) موضع يقع فيما بين بسكرة وتلمسان . وبينه وبين تلمسان نحو ثلاثة أيام . ياقوت ٢ / ٢١٧ ؛ التمريف ٨٥ تعليق ٣ .

<sup>(</sup>۲) ضبطها ابن خلدون بفتح فسكون . وتكتب اليوم بالافرنجية Mendès ، وهي قرية تقع غرب تيارت Tiaret في جنوب مدينة ريليزان Relizane ، التعريف ۲۲۸ يمليق ۲ .

<sup>(</sup>٣) يقع جبل كزول في الجنوب الفربي لمدينة تيارت Tiaret التفريف ٢٢٨. تعليق ٣.

« مقدمة ابن خلدون » ( ويشمل خطبة الكتاب التي تشغل نحو سبع صفحات ، وتمهيدا صغيرا أسماه ابن خلدون : « المقدمة فى ففضل علم التاريخ ... » ويشغل نحو ثلاثين صفحة ، والكتاب الأول من مؤلفه ويشتمل على ستة أبواب كبيرة فى شئون العمران ويشغل نحو ستمائة وخمسين صفحة ) .

وكان ابن خلدون حينئذ فى نحو الخامسة والأربعين من عمره ، وقد نضجت معارفه ، واتسعت دائرة اطلاعه ، وارتقى تفكيره ، وأفاد أيما فائدة من تجاربه ومشاهداته فى شئون الاجتماع الانسانى على العموم ، وخاصة لأنه قضى نحو ربع قرن فى غمار السياسة ، متقلبا فى خدمة القصور والدول المغربية والأندلسية ، يدرس أمورها ويستقصى سيرها وأخبارها . ويتغلغل بين القبائل يتأمل طبائعها وأحوالها وتقاليدها .

وكان ذهنه المتوقد ، وتفكيره الخصب ، وملاحظته السديدة ، كان كل ذلك يحمل على التعمق فى تأمل هذه الظاهرات ، ورد الأمور المتشابهة منها بعضها الى بعض ، والبحث عن أسبابها ، والتمييز بين ما ينجم عنها عرضا ومايترتب عليها عن طريق اللزوم ، وردها الى قوانينها العامة . فجاءت مقدمته هذه فتحا كبيرا فى عالم البحوث الاجتماعية كما سيأتى بيان ذلك فى الباب الثانى من هذا البحث .

واتنهى ابن خلدون من كتابة مقدمته فى منتصف سنة ٧٧٥ هـ ، واستغرق فى كتابتها خمسة أشهر فقط حسب مايذكره هو فى خاتمة مقدمته اذ يقول: « قال مؤلف الكتاب عفا الله

عنه أتست هذا الجزء الأول بالوضع والتأليف قبل التنقيح والتهذيب في مدة خمسة أشهر آخرها منتصف عام تسعة وسبعين وسبعمائة ثم نقحته بعد ذلك وهذبته ». ويبدى ابن خلدون دهشته واعجابه بما وفق اليه في هذا الأمد القصير ، اذ يقول: «فأقمت بها (يقصد قلعة ابن سلامة) أربعة أعوام متخليا عن الشواعل كلها ، وشرعت في تأليف هذا الكتاب وأنا مقيم بها ، وأكملت المقدمة منه على ذلك النحو الغريب ، الذي اهتديت اليه في تلك الخلوة ، فسالت فيها شآبيب الكلام والمعانى على الفكر حتى امتخضت و روبد تها ، وتألفت تتائجها » (التعريف الفكر حتى امتخضت و بيدى دهشته واعجابه ، لأن بحثا كبحثه كان خليقا أن يبدى دهشته واعجابه ، لأن بحثا كبحثه كان خليقا أن يستغرق عدة سنين .

ويبدو أن نظره الفاحص الناقد كان يعمل بنشاط خلال هذه الحياة المضطربة بحوادثها ، وأن ذهنه الباحث الألمعي كان لا يفتأ يختزن المعلومات ، وأن عقله الباطن كان لا ينفك يرتب الحقائق ويوازن بينها ويستخلص النتائج ، وأن كل ذلك كان يجرى في صورة لا شعورية أو في صورة قريبة من ذلك ، وأنه عندما تهيأ له شيء من هدوء البال واستقرار الحياة تفاعلت تلك الملاحظات المختزنة وبدت النتائج التي انتهت اليها العمليات العقلية اللاشعورية ، فأشرقت من خلال ذلك بحوث المقدمة اشراقا ، وتدفقت الآراء والأفكار تدفقا في صورة دعت الي والمخترعين ، كما دعا مثلها الى دهشة كثير من العباقرة والمخترعين .

وكان قصد ابن خلدون في المبدأ فيما يتعلق ببحوث التاريخ أن يقتصر على تاريخ المفسرب. ويصرح هو نفسمه بذلك اذ يقول : « وأنا ذاكر فى كتابى هذا ما أمكننى منه فى هذا القطر المغربي اما صريحا، واما متدرجا في أخباره وتلويحا، لاختصاص قصدى فى التأليف بالمغرب وأحوال أجياله وأممه وذكر ممالكه ودوله دون ما سواه من الأخبار ، لعبدم اطلاعي على أحوال الشرق وأممه ، وأن الأخبار المتناقلة لا تنو ُفِّي كنه ما أريده منه » ( المقدمة ، البيان ٢٥٩ ) ، ولكنه عاد فوسع نطاقه ، وجعله تاريخًا عامًا لجميع الأمم الشهيرة المعروفة في عصره ، وأشار الي ذلك في فاتحة كتابه بدون أن يمحو العبارة السابقة التي تدل على اقتصاره على شئون المغرب فقــال : « ورتبته على مقدمة وثلاثة كتب » وبعد أن ذكر موضوع المقدمة والكتاب الأول وهما اللذان يطلق عليهما الآن مع خطبة الكتاب اسم : « مقدمة ابن خلدون » ، قال : « والكتاب الشاني في أخبار العــرب وأجيالهم ودولهم منذ بدء الحليقة الى هذا العهد، وفيه الألماع ببعض من عاصرهم من الأمم المشاهير ودولهم مثل النبط والسريان والفرس وبنى اسرائيل والقبط واليكونان والروم والترك والفرنجة . والكتاب الثالث في أخبار البربر ومواليهم من زناتة وذكر أوليتهم وأجيالهم وماكان لهم بديار المغرب خاصة من الملك والدول ... فاستوعب (هذا المؤلف) أخبار الحليقة استيعابا » ( المقدمة ، البيان ٢١٣ ، ٢١٤ ) . \_ وحينئذ أعطاه اسمه المعروف به وهو : «كتاب العبر ، وديوان المبتدأ والخبر ، فى أيام العرب والعجم والبربر ، ومن عاصرهم من ذوى السلطان الأكبر » .

وقد شرع ابن خلدون فى تأليف كتاب « العبر » فى أواخر سنة ٧٧٦ هـ وانتهى من تأليفه فى وضعه الأول فى أواخر سنة ٧٧٨ هـ . وبذلك يكون تأليفه فى أول وضع له قد استغرق زهاء أربع سنين . وقد تقلنا فيما سبق ما ذكره فى صدد تأليف مقدمته وأنه قد ألفها فى خمسة أشهر آخرها منتصف عام ٧٧٩ هـ . وبذلك يكون قد شرع فى تأليف المقدمة بعد فراغه من تأليف الأقسام التاريخية من كتابه « العبر » فى أول وضع له أو قبيل فراغه منها .

# تنقيح الكتاب وتكملته فى تونس

واهداؤه اياه الى السلطان أبي العباس

- VAE - VA+

وكان ابن خلدون فى معظم ما يكتبه فى مقامه المنعزل بقلعة ابن سلامة يكتب عن حفظه ومن ذاكرته وبالرجوع الى مذكراته والى المراجع القليلة التى أتيح له الحصول عليها فى أثناء ذلك ، والى ما عسى أن يكون لديه من كتب فى مكتبته الحاصة ، ان كانت له مكتبة خاصة حينئذ .

ثم رأى أن تنقيح كتابه وتكملته يقتضيانه الرجوع الى الكتب والمصادر الموسعة الضرورية لمثل هذا التاريخ ، فاعتزم العودة الى مسقط رأسه تونس ، حيث تقدم له مكتباتها الغنية ما يحتاج اليه من مراجع .

وكان سلطان تونس حينئذ أبا العباس الذى ذكرنا من قبل أنه كان أميرا لقسكنظينة ، ثم انتزع بجاية من يد ابن عمه الأمير أبى عبد الله وقتله ، وعين ابن خلدون حاجباً له فترة قصيرة ، فى الوظيفة نفسها التى كان يشغلها فى عهد سلفه الأمير أبى عبد الله ، ثم تنكر له وهم باعتقاله لولا فراره الى بسكرة ، وأن ابن خلدون قد قضى أمدا طويلا فى دسائس ومعامرات ضد هذا الأمير لحساب أبى حكم سلطان تلمئسان ، فكان لابد اذن لابن خلدون قبل أن يشرع فى الهجرة الى تونس ، أن يغفر له السلطان أبو العباس ما سلف من ذنبه معه ، ويسمح له بالنزول فى بلاده . فكتب اليه يرجوه الصفح والاذن ، فرد السلطان بالقبول ، ودعاه الى القدوم الى تونس .

فعادر ابن خلدون أحياء عريف فى شهر رجب سنة ٧٨٠ هـ ، واجتاز الصحراء ، ثم قصد الى السلطان أبى العباس ، وكان يومئذ على رأس جيشه ، يعمل على اخماد ثورة فى بعض النواحى ، فلقيه بظاهر «سوسة » (١) ، فحياه السلطان أجمل

<sup>(</sup>۱) سوسة Susa ، مدينة معروفة بتونس ، اشتهرت منذ القدم بالصناعة ، واليها تنسب الثياب السوسية ، وكانت بها أيام بنى الأغلب دار لصناعة السفن ، ياقوت ه / ١٧٣ ، التعريف ٢٧ تعليق ٣ .

تحية ، وبالغ فى اكرامه ، وقر"به وشاوره فى أموره ، ثم بعثه الى تونس ، وأصدر أوامره بتوفير ما ينبغى توافره لراحته من مصدر ومعاش ، ونزل ابن خلدون بتونس وطنه ومسقط رأسه لأول مرة منذ فارقها حدثا وهو دون العشرين فى سنة ٧٥٣ هـ ، واستقدم أسرته من أحياء بنى عريف ، وأقام فى دعة وأمن . ويصف ذلك ابن خلدون اذ يقول : « وافيته بظاهر سوسة ، ويصف ذلك ابن خلدون اذ يقول : « وافيته بظاهر سوسة ، فحييًا وفادتى ، وبر مقدمى ، وبالغ فى تأنيسى ، وشاورنى فى مهمات أموره . ثم ردنى الى تونس ، وأوعز الى نائبه بها مولاه فارح بتهيئة المنزل والكفاية فى الجيراية والعلوفة وجزيل فالاحسان . فرجعت الى تونس فى شعبان من السنة ، وآويت الى ظل ظليل من عناية السلطان وحرمته ، وبعثت عن الأهل بوالولد ، وجمعت شملهم فى مرعى تلك النعمة ، وألقيت عصا التعريف ٢٣١) .

وظل ابن خلدون فى تونس عاكفا على البحث والتدريس الطلبة العلم حتى أتم مؤلفه ونقحه وهذبه ، ورفع نسخته الى السلطان أبى العباس فى أوائل سنة ٧٨٤ هـ (أوائل عام ١٣٨٢م) فتقبلها السلطان بقبول حسن . وكانت هذه النسخة تشمل الخطبة والمقدمة والكتاب الأول (وعلى هذه الأقسام الثلاثة يطلق الآن اسم مقدمة ابن خلدون) وتاريخ المغرب (البربر وزناتة) والدول العربية وغيرها التى اقترن تاريخ المغرب بها ، وتاريخ العرب قبل الاسلام وبعده ، وتاريخ الدول الاسلامية . وهذه هى النسخة التى يطلق عليها الآن اسم «النسخة وهذه هى النسخة التى يطلق عليها الآن اسم «النسخة

التونسية ». وفي هذا يقول ابن خلدون: « أكملت منه أخبار البربر وزناتة وكتبت من أخبار الدولتين وما قبل الاسلام وما وصل الى منها ، وأكملت منه نسخة رفعتها الى خزانة السلطان » ( التعريف ٢٣٣ ) . وأنشده بهذه المناسبة قصيدة طويلة يمتدحه فيها ويذكر قيمة مؤلفه ومحتوياته . وقد ذكر ابن خلدون في كتابه « التعريف » من هذه القصيدة مائة بيت ويت . وافتتحها بهذه الأبيات :

هل غير بابك للغريب مؤمل

أو عن جنابك للأماني مُعَنْدُ ِلُ

هي همة بعثت اليك على النوى

عزما كما شحذ الحسام الصيقل

متبوأ الدنيا ومنتجع المنى

والغيث حيث العارض المتهلل

ومنها في ذكر الكتاب ومحتوياته :

واليك من سير الزمان وأهله

« عبرا » يدين بفضلها من يعدل

صحفا تترجم عن أحاديث الألى

غبروا فتجمل عنهم وتفصّ ل

تبدى التبابع والعمالق سرهما

وثمود قبلهم وعاد الأول

#### والقائمون بملة الاسلام مين

مُضر وبربرهم اذا ما حصِّلوا (١)

وهذه النسخة قد أكملت بعد أن هاجر الى مصر ، وأضيفت اليها أقسام كثيرة أخرى فى تاريخ الدول الاسلامية فى المشرق وفى الأندلس وتاريخ الدول القديمة والدول النصرانية والأعجمية وتاريخ المغرب ، ونقحت الأقسام التى نسميها الآن بمقدمة ابن خلدون وأضيف اليها بعض فصول لم تكن بها من قبل وحرر بعض فصولها تحريرا آخر جديدا كما سيأتى بيان ذلك فى الفصل التالى .

وكان السلطان أبو العباس قد صحب مرة ابن خلدون سنة وكان السلطان أبو العباس قد صحب مرة ابن خلدون سنة وحملة حربية شنها على ابن يملول (يحبى بن محمد بن أحمد بن يملول) (٢) ليسترد منه مدينة «توزر» (٣) التى كان قد استولى عليها في هذه السنة نفسها وطرد منها ابن السلطان أبي العباس الذي كان واليا عليها من قبل أبيه . ولم تكن هذه المصاحبة باختيار ابن خلدون ولا عن طيب خاطر منه ، واعا كانت لتلبية أمر السلطان ولمجرد مجاملته ؛ لأن ابن خلدون والعاكان ابن خلدون

<sup>(</sup>۱) انظر القصيدة في « التعريف » ٢٣٣ - ٢٤١ •

<sup>(</sup>٢) هو يحيى بن محمد بن أحمد بن يعلول أمير توزد ، يرجع نسب أسرته ، فيما يقولون ، الى تنوخ من طوالع العرب الداخلة للمغرب ، وأخبارهم مفصلة في : « العبر » ( ١ / ١٢ ٤ – ١١٨ ٤ ) ،

<sup>(</sup>٣) ثور ر Towzeur مدينة واقعة على الحافة الشمالية لشط الجريد ، يجنوب تونس ، التعريف ٢٣٢ تعليقي، ٢ ، ٣ ،

كان قد كره حينند شيئون السياسة والحرب وأزمع التفريخ للدراسة والبحث. وقد خشى ابن خلدون أن يعود السلطان الى استصحابه فى حملاته والزج به فى هذه الميادين التى أصبح يمقتها. فاعتزم حينئذ مغادرة تونس ، وخطرت له فكرة الحج يتوسل بها عذرا الى السلطان ، فتضرع اليه أن يخلى سبيله ، ويأذن له فى قضاء الفريضة ، وما زال به حتى أذن له .

واتفق أن كان بالمرسى سفينة لتجار الاسكندرية قد شحنت بأمتعتهم وعروضهم ، وهي على وشك الاقلاع الى الاسكندرية . فخرج ابن خلدون الى مرسى السفينة فى حفل حاشد من الأعيان والأصدقاء والتلميذ يودعونه بين مظاهر الأسى ؛ وكأنهم أحسوه الوداع الأخير لأستاذ عظيم وزعيم طال ما كان له فيهم وفى سياسة المغرب كله من أثر ونفوذ . وركب البحر الى المشرق سنة ١٣٨٢ م ) مودعا المغرب ولم يعد لله بعد ذلك .

#### \*\*\*

وبذلك يكون ابن خلدون قد قضى فى المغرب بعد عودته من رحلته الثانية الى الأندلس نحو ثمان سنين ، قضاها جميعا فى الدراسة والتأليف: منها نحو أربع سنين فى قلعة ابن سلامة (من أواخر سنة ٧٧٠ الى منتصف سنة ٧٨٠ هـ) ؛ ونحو أربع سنين كذلك فى تونس (من منتصف سنة ٨٨٠ الى أواخر سنة ٧٨٠ هـ).

### الفصف الرابغ

مرحلة وظائف التدريس والقضاء في مصر ( ٧٨٤ – ٨٠٨ هـ ، ١٣٨٢ – ١٤٠٦ م)

- 1 -

تدريسه في الأزهر وفي المدرسة القمحية

**→ ∀**∧₹ **→ ∀**∧٤

وصل ابن خلدون الى ثغر الاسكندرية فى يوم عيد الفطر سنة ٧٨٤ م) . وكان السبب الذى الفهره لمقدمه الى مصر أن ينتظم فى ركب الحجيج ، ولكن السبب الخقيقى الذى أخفاه كان الفرار من اضطراب السياسة فى المغرب . وقد أقام فى الاسكندرية شهرا يهيىء العدة للحج أو يتظاهر بذلك ، ولكن لم تتح له فرصة السفر الى مكة ، أو لعله للم يعزم مطلقا على هذا السفر ، أو عدل عنه باختياره . ويظهر من كلامه أنه قد أخذ يهيىء العدة للحج ، ولكن لم يتح له تحقيق هذه الغاية ، وفى هذا يقول : « فأقمت فى الاسكندرية شهرا

لتهيئة أسباب الحج ، ولم يقدر عامئذ » (التعريف ٢٤٦) - ومهما يكن من شيء ، فقد قصد بعد ذلك الى القاهرة . وكانت هذه أول مرة يرى فيها القاهرة . وقد وصف وقعها فى نفسه ومظاهر الحضارة فيها وصفا رائعا فى كتابه « التعريف » اذ قسول :

« فانتقلت الى القاهرة أول ذي القعدة ، فرأيت حضرة الدنيا ، وبسُستان العالم ، ومحشر الأمم ، ومندر ج الذر من والأواوين في جوه ، وتزهر الخوانك والمدارس بآغاقه ، وتضيء البدور والكواكب من علمائه ؛ قد مَــُــُـل بشاطىء بحر النيــــل نهر الجنة ومكافئع مياء السماء ، يسقيهم النَّهُ ل والعكل ً سيحته ، ويجبى اليهم الثمرات والخيرات تُحِتُه . ومررت في سكك المدينة تغص بُزحام المارة ، وأسواقها تزخر بالنعم . وما زلنا نحديث عن هذا البلد ، وبعد مداه في العمران ، واتساع الأحوال، ولقد اختلفت عبارات من لقيناه من شيوخنا وأصحابنا ، حاجِّهم وتاجرهم ، بالحديث عنه . سألت صاحبنا قاضي الجمناعة بفاس ، وكبير العماماء بالمغرب ، أبا عبد الله المقرى ، مقدم من الحج سنة أربعين ( وسبعمائة ) فقلت له كيف هذه القاهرة ? فقال من لم يرها لم يعرف عز" الاسلام. وسألت شيخنا أبا العباس بن ادريس كبير العلماء ببجاية مثل ذلك فقال: كأنما انطلق أهله من الحساب؛ يشير الى كثرة أممه وأمنهم العبواقب. وحضر صاحبنها قاضي العسكر بفياس الفقيه الكاتب أبو القاسم البرجى بمجلس السلطان أبى عنان ، من صر فقه من السقارة عنه الى ملوك مصر ، وتأدية رسالته النبوية () الى الضريح الكريم ، سنه ست وخسين ( وسبعمائة ) وسأله عن القاهرة فقال : أقول فى العبارة عنها على سبيل الاختصار : ان الذي يتخيله الانسان فانما يراه دون الصورة التي تخيلها ، لاتساع الحيال عن كل محسوس الا القاهرة ، فانها أوسع من كل ما يتخيل فيها . فأعجب السلطان والحاضرون بذلك » ( التعريف ٢٤٦ – ٢٤٨) .

وكانت القاهرة يومئذ موئل التفكير الاسلامي في المشرق والمغرب، وكان لسلاطينها المساليك شهرة واسعة في حساية العلوم والفنون في المدارس العديدة التي أنشئوها، وفي الجامع الأزهر الذي أنشيء من قبلهم في عهد الفاطميين. فلا جرم أن يراود ابن خلدون الأمل في أن ينال في هدفه الديار من الرعاية والمكانة ما تستأهله كفايته ومنزلته العظيمة بين علماء عصره وخاصة أن صيته كان قد سبقه الى القاهرة ، وأن المجتمع المصرى كان يعرف الكثير عن شخصيته وسيرته وعن بحوثه الاجتماعية والتاريخية ، ولا سيما مقدمته الشهيرة التي أعجبت دوائر العلم والتفكير والأدب في القاهرة بطرافتها وجدتها وروعة مباحثها وما تنطوى عليه من ابتكار في شئون الاجتماع. ويظهر

<sup>(</sup>۱) هى رسالة اعتادوا أن يكتبوها فى مناسبات مختلفة ، ويبعثوا بها ألى قبر الرسول عليه السلام ؛ يحملها رسول خاص ألى الروضة الشريفة حيث تقرأ قرب القبر النبوى الكريم ، وفى نفح الطيب أمثلة لهذا النوع من الرسائل مستحداً القبر النبوى الكريم ،

أن مثل هذه المؤلفات كانت تنسخ منها عدة نسخ وتنتشر بسرعة في جميع بلاد العالم الاسلامي ، وأنه كان للوراقين (أصحاب المكتبات) نشاط كبير في هذه الميادين .

وكان ابن خلدون حينئذ في الثانية والحسين من عمره في ولكنه كان لا يزال موفور النشاط والقوة ، متطلعا الى مراتب العزة والنفوذ عن طريق كفايته العلمية لا عن طريق المغامرات السياسية التى ملتنها نفست وهاجر من المغرب فراراً من ويلاتها .

فلما وصل الى القاهرة لقى من علمائها وخاصة أهلها أحسن استقبال وأروعه ، وهوت اليه أفندة كثير من الناس ، والتف حوله عدد كبير من المثقفين ينهلون من علمه ، ويفيدون من مؤلفاته ومناهجه في البحث . وكان الأزهر أكثر معاهد العلم في القاهرة استعدادا لمثل هذه الدراسات العالية في هذا العهد . فاتخذ ابن خلدون من أروقته مدرسة ينتقى فيها بتلاميذه ومريديه ، وتصدر فيه حلقة للتدريس العام . ويصف ابن خلدون شدة الاقبال عليه ، فيقول في زهو وتواضع معا : « ولما دخلتها ، أقمت أياما ، وانثال على طلبة العلم بها ، يلتمسون الافادة مع قلة البضاعة ، ولم يوسموني عذرا ، فجلست للتدريس في الجامع الأزهر » ( التعريف ٢٤٨ ) . ويظهر أنه كان يدرس الحديث والفق المالكي ويشرح نظرياته الاجتماعية التي ضمنها مقدمته . وقد كانت هذه الدروس خير اعلان عن غزير علمه وواسع اطلاعه ، وعظيم قدرته على الابانة عن أفكاره والتأثير على سامعيه . فقد كان ابن خلدون ، الي جانب تمكنه في البحوث العلمية ، محدثا بارعا ، رائع المحاضرة ، يخلب ألباب سامعيه بمنطقه وبلاغة عباراته . وهذا ما يحدثنا به جماعة من أعلام التفكير والأدب المصريين الذين سمعوه أو درسوا عليه ، ومنهم المؤرخ الكبير تقى الدين المقريزي والعلامة الحافظ بن حجر العسقلاني على الرغم من خصومة هذا الأخير له . فيقول المقريزي في كتابه السلوك: « وفي هذا الشهر ( رمضان سنة ٧٨٤ هـ ) قدم شيخنا أبو زيد عبد الرحمن بن خلدون من بلاد المغرب، واتصل بالأمير الطنبغا الجوباني، وتصدى للاشتعال بالجامع الأزهر ، فأقبل الناس عليه ، وأعجبوا به » (عن التعريف ٢٤٨ تعمليق ٣). ويقول أبو المحاسن بن تغرى بردى فى ترجمته لابن خلدون : « واســـتوطن القاهرة ، وتصدر للاقراء بالجامع الأزهر مدة ، واشتغل وأفاد » (١). ويقول السخاوى : « وتلقاه أهلها ( يقصد أهل القاهرة ) وأكرموه وأكثروا ملازمته والتردد عليه ، بل تصدر للاقراء بالجامع الأزهر مدة ... » (<sup>٢)</sup> . ويقول ابن حجر في كتابه « رفع الاصر »: « أن أبن خلدون كان لسنا فصيحا حسن الترسل ... مع معرفة تامة بالأمور ، وخصوصا متعلقات المملكة » <sup>٣٠</sup>.

<sup>(</sup>۱) كتاب « المنهل الصافى » لابن تفرى بردى ، نسسخة دار الكتب المصرية الخطية رقم ۱۱۳ ، تاريخ ، ج ۲ ص ۳۰۰ (عبد الله عنان ، ابن خلدون ، ۷۰ ) . (۲) كتاب « الضوء اللامع فى أعيان القون التاسع » للسخاوى ، ج ٤ ، ص : ١٤٦ (عبد الله عنان ، ۷۰ ) .

<sup>(</sup>٣) محمد عبد الله عنان ٩٣ .

وكان ملك مصر في هـــذا العهد الظاهر برقوق الذي ولي مصر قبل مقدم ابن خلدون بعشرة أيام ( أواخر رمضان سنة ٧٨٤ هـ ) . وقد عمل ابن خلدون على الاتصال به والتقرب منه ، وكانت أخباره وشهرته قد سبقت اليه ، فأكرم وفادته ، وعنى بأمره ، « وأبر ً لقاءه ، وآنس غربته ، ووفَّر عليه الجراية من صدقاته ، شأنه مع أهل العلم » (١) ، ثم عينه في أوائل سنة ٧٨٦ ( ٢٥ من شهر المحرم ) في منصب تدريس الفق المالكي عدرسة « القمحية » (٢٠) . فشهد مجلسه الأول في ذلك المعهد جمهرة من العلماء والأكابر والأمراء أرسلهم السلطان لشهوده ، « تنويها بذكره ، وعناية من السلطان ومنهم بجانبه » (٢) ، ومنهم الأمير الطنبغا الجوباني والأمير يونس الدوادار وقضاة المذاهب الأربعة والأعيان (١) ، فألقى فيهم خطابا طويلا تكلم فيه عن فضل العلماء في شد أزر الدولة الاسلامية ؛ ثم أشـــاد عا لسلاطين مصر من فضل في نصرة الاسلام واعزازه ومن همة ونشاط فى انشاء المساجد والمدارس ورعاية العلم والعلماء

<sup>(</sup>۱) كلام ابن خلدون نفسه في التعريف ( ص ٢٤٩) مع تغيير الضمائر . (١) هي « مدرسة بمصر من انشاء صلاح الدين بن أيوب ، وقفها على المالكية يتدارسون بها الفقه ، ووقف عليها أراضي من الفيوم تغل القمح فسميت لذلك القمحية » ( التعريف ٢٧٩ ) .

<sup>(</sup>٣) كلام ابن خلدون نفسه في التعريف ( ص ٢٨٠ ) مع تغيير الضمائر .
(٤) المقريزي ، السلوك ، حوادث سنة ٢٨٦ : « وفي ٢٥ محرم ، درس شيخنا ابو زيد عبد الرحمن بن خلدون بالمدرسة القمخية بمصر ، عوضا عن علم الدين سليمان البسساطي بعد موته ، وحضر معه الأمير . . . . التعمريف ٢٧٩

والقضاة ، وبخاصة السلطان برقوق ، ونوه بفضل السلطان فى توليته له منصب التدريس بهذه المدرسة ( التعريف ٢٨٠ ـ ٥٨٢) . وقد زاد هذا الدرس من مكانته فى نفوس سامعيه وأيد ما اشتهر به من سعة العلم وفصاحة اللسان وحسن الأداء والقدرة على التأثير . وفى هذا يقول ابن خلدون : « وانفض ذاك المجلس وقد شيعتنى العيون بالتجلة والوقار وتناجت النفوس بالأهلية للمناصب » ( التعريف ٢٨٥ ) .

#### - 7 -

# توليه منصب قاضي قضاة المالكية للمرة الأولى

#### **YAY** — **YA**7

وفى التاسع عشر من جمادى الثانية من السنة نفسها ( ٧٨٦ هـ ) غضب السلطان على قاضى قضاة المالكية حينئذ ، وهو جمال الدين عبد الرحمن بن سليمان بن خير المالكى ، لبعض النزعات فعزله وعين ابن خلدون مكانه . ويصف ابن خلدون هذا الحادث الذي ارتقى به الى منصب من أرقى مناصب الدولة فى مصر فيقول : « وبينا أنا فى ذلك ( يقصد منصب التدريس فى القمحية ) اذ سخط السلطان قاضى المالكية فى دولته لبعض النزعات فعزله ... فلما عزل هذا القاصى المالكى سنة ست وثمانين ( وسبعمائة ) اختصنى السلطان بهذه الولاية

تأهيلا لمكانى وتنويها بذكرى ، وشافهته بالتفادى من ذلك ، فأبى الا امضاءه ، وخلع على "بايوانه ، وبعث من كبار الخاصة من أقعدنى بمجلس الحكم بالمدرسة الصالحية بين القصرين » (التعريف ٢٥٥) . وسجل المقريزى هذا الحادث فى كتابه «السلوك» فى العبارات الآتية : « وفى يوم الاثنين تاسع عشرة (جمادى الثانية سنة ٢٨٧) استئد عبى شيخنا ابو زيد عبد الرحمن بن خلدون الى القلعة ، وفوض اليه السلطان قضاء المالكية ، وخلع عليه ، ولقب « ولى الدين » واستقر قاضى القضاة عوضا عن جمال الدين عبد الرحمن بن خير ، وذلك القضاة الموضا عن جمال الدين عبد الرحمن بن خير ، وذلك بسفارة الأمير الطنبغا الجوبانى أمير مجلس . وقرىء تقليده فى المدرسة الصالحية بين القصرين على العادة (١) وتكلم على قوله تعالى : « أنا عرضنا الأمانة على السماوات والأرض والجبال ... الآية » (التعريف ٢٥٤ تعليق ٣) .

وكان منصب قاضى قضاة المالكية فى مصر أحد مناصب أربعة بعدد المذاهب يسمى صاحب كل منصب منها قاضى القضاة . فكان ثمة كذلك قاضى قضاة الحنفية وقاضى قضاة الحنابلة وقاضى قضاة الشافعية ، وكان يعتبر صاحب هذا المنصب الأخير عميد الأربعة جميعا لعموم ولايته على جميع بلاد مصر ، على حين أن ولاية الثلاثة الآخرين لم تكن شاملة \_ على ما يظهر \_ لجميع المناطق ، ولاختصاصه بالنظر فى أموال اليتامى والوصايا ،

<sup>(</sup>۱) قرىء تقليده في المدرسة الصالحية نسبة الى بانيها الملك الصالح نجم الدين أيوب وكانت قراءة تقليد ابن خلدون في رجب ( انظر التعريف ٢٥٤ ، ٢٨٥ ) •

المالكية «هو رابع أربعة بعدد المذاهب ، يدعى كل منهم قاضى القضاة ، تمييزا عن الحكام بالنيابة عنهم ، لاتساع خطة هذا المعمور ، وكثرة عوالمه ، وما يرتفع من الحصومات فى جوانبه . وكبير جماعتهم قاضى الشافعية ، لعموم ولايته فى الأعمال شرقا وغربا وبالصعيد والفيوم ، واستقلاله بالنظر فى أموال الأيتام والوصايا ، ولقد يقال بأن مباشرة السلطان قديما بالولاية انما كافت تكون له » (التعريف ٢٥٣ ، ٢٥٤).

وكان يسود القضاء في مصر حينئذ فساد واضطراب وميل الهوى والأغراض ، فلم يدخر ابن خلدون وسعا في اصلاح ما فسد ، وتحقيق العدالة في أمثل وجوهها وأدق معانيها ، كما يشهد بذلك المعاصرون له في مؤلفاتهم ، فقد وصف أبو المحاسن ولايته للقضاء فقال : « فباشره بحرمة وافرة ، وعظمة زائدة ، وصمدت سيرته ، ودفع رسائل أكابر الدولة ، وشاعات وصمدت سيرته ، ودفع رسائل أكابر الدولة ، وشاعات الأعيان » (۱) . ويقول ابن حجر في وصفه لصرامة ابن خلدون في توقيع العقوبات : « وفتك في كثير من أعيان الموقعين والشهود ، وصار يعزر بالصفع وشبهة الزج ، فاذا غضب على السان قال زيج وه ، فيصفع حتى تحمر " رقبته » (۱) .

و كانت صرامته هذه ، وتوخيه العدالة في أدق معانيها ، وحرصه على المساواة بين جميع الناس أمام القانون ، وعزوفه

<sup>(</sup>١) المنهل الصافي جزء ٢ ص ٣٠١ .

 <sup>(</sup>۲) ابن حجر: « رفع الاصر عن فضاة مصر » في ترجمة ابن خلدون ، ونقلها
 عله الشخاوي في « الضوء اللامع » المجلد الثاني من القسم الثاني من ٣٦٧ .

عن طرائق آلحيل والالتواء والمحاباة ، كان كل ذلك مسببا في اثارة السخط عليه من كل ناحية . فسلقه كثير من الناس بألسنة . حداد ، وكثرت في حقه الوشايات لدى السلطان. هذا الى أن ابن خلدون كان مغربيا ، وكان منصب قاضي القضاة في مصر من أهم مناصب الدولة ومطمح أنظار الفقهاء والعلماء المصرين ؛ فكان من الطبيعي أن يشير حقدهم عليه وحسدهم أياه حظوته لدى السلطان وفوزه دونهم \_ وهو الأجنبي عن بلادهم \_ بهذا المنصب الجليل . لهذه الأسباب كلها مجتمعة اشتد السعى في حقه ، والأغراء به ، واتهامه بجهـ ل الأجراءات القضائية . وأصابته فى ذلك الحين نكبة كبيرة هى هلاك زوجه وأولاده وأمواله . فقد كان منذ مقدمه الى مصر ينتظر لحاق أسرته به . ولكن سلطان تونس حجزها عن السفر ، ليرغمه بذلك على العودة الى تونس. فتوسل الى السلطان الظاهر برقوق أن يشفع لديه في تخلية سبيل أسرته ، ففعل وأطلق سراح الأسرة ، وركبت البحر الي مصر . ولكن لم تكد السفينة تصل الى مرمى الاسكندرية حتى أصابها قاصف من الريح ففرقت ، وهلك جميع أفراد أسرته وما كان معهم من مال ومتاع وكتب. ويظهر أن ألمه قد اشتد لهذا الحادث حتى زهد في منصب القضاء، أو ضعفت مقاومته لخصومه الساعين به لدى السلطان ، فانتهى الأمر باعفائه من منصبه القضائي سنة ٧٨٧ هـ ، أي بعد عام واحد من ولايته له .

وقد وصف ابن خلدون هذه المرحلة الدقيقة من حياته ومن

تاريخ القضاء والمعاملات فى مصر وصفا دقيقا رائعا اذ يقول : ققمت بما دفع السلطان الى من ذلك المقام المحمود ، ووفيت جهدى بما أمنني عليه من أحكام الله ، لا تأخذني في الحق لومة ، ولا يزعني عنه جاه ولا سطوة ، مسويا في ذلك بين الخصمين ، آخذا بحق الضعيف من الحكمين ، معرضا عن الشفاعات والوسائل من الجانبين ، جانحا الى التثبت في سماع البينات ، والنظر في عدالة المنتصبين لتحمل الشــهادات ، فقد كان البرُّ فيهم مختلطاً بالفاجر ، والطيب مئلتبسياً بالخبيث ، والحكام مسكون عن انتقادهم ، متجاوزون عما يظهرون عليه من هناتهم ، لما يُمُو هون به من الاعتصام بأهل الشوكة ؛ فان غالبهم مختلطون بالأمراء ، مُعَـلِّمين للقرآن ، وأئمة في الصلوات ، يُلُبِّسُونَ عليهم بالعدالة ، فيظنون بهم الخير ، ويقنسمون لهم الحظ من الجاه في تزكيتهم عند القضاة والتوسل لهم . فأعضل داؤهم ، وفشت المفاسد بالتزوير والتدليس بين الناس منهم ، ووقفت على بعضها فعاقبت فيه بموجع العقاب ، ومؤلم النكال. وتأدى الي العلم بالجرّ ح في طائفة منهم (١)، فمنعتهم من تحمل الشهادة ، وكان منهم كتاب لدواوين القضاة والتوقيع في مجالسهم ، قد در بوا على املاء الدعاوى ، وتسجيل الحكومات (٢) ، واستنخد موا للأمراء فيما يعرض لهم من العقود ، باحكام كتابتها ، وتوثيق شروطها ؛ فصــــار

<sup>(1)</sup> أي علم أن بعضهم مُنجَرَّحون وليسوا عدولا يطمأن إلى شهادتهم ٢٠ جمع حكومة وهي المحكم بضم الخاء ،

لهم بذلك شنفتوف (() على أهل طبقتهم ، وتمويه على القضاة بجاههم ، يكد رعون به (٢) مما يتوقعونه من عكتبهم ، لتعرضهم لذلك بفعه لاتهم. وقد يسلط بعض منهم قلمه على العقود المُحنكمة ، فيوجد السبيل الى حلِّها بوجه فقهى أو كتابى ، وببادر آلي ذلك متى دعا اليه داعى جاه أو منحة (٢) . وخصوصا في الأوقاف التي جاوزت حدود النهاية في هذا المصر بكثرة عوالمه ، فأصبحت خافية الشهرة ، ومجهولة الأعيان ، عُرْضَةً للبطلان ، باختلاف المذاهب المنسوبة للحكام بالبلد. فمن اختار فيها بيعا أو تمليكا ، شارطوه وأجابوه ، مفتاتين فيه على الحكام الذين ضربوا دونه سد ً الحظر والمنع حماية عن التلاعب . (ن) وفشا في ذلك الضرر في الأوقاف ، وطرَّقُ الغُــرَرُ في العــقود والأملاك ... فَعَاملتُ الله في حسم ذلك بما آســفهم على " وأحقدهم ... وكبحت أعنة أهل الهوى والجهل ، ورددتهم على أعقابهم ... فأرغمهم ذلك مني ، وملاهم حقدا وحسدا على " ... وانطلقوا يراطنون السفهاء فىالنيل من عرضى ، وسوء الأحدوثة

<sup>(</sup>١) الشفوف الفضل •

<sup>(</sup>٢) ادارع لبس الدرع ، والمراد يحتمون به ٠

<sup>(</sup>٣) أى يتحايل على حلِّ المقد المحكم وابطاله بفتوى فقهية أو بتأويل بعض ما ورد فيه كتابة تأويلا بجعله باطلا .

<sup>(3)</sup> أى أذا أراد بعض الناس بيع عين موقوقة أو تعليكها لجا الى هؤلاء ، فيشارطونه (أى يسترطون عليه شروطا فيما يتعلق بأتعابهم) ويبحثون له عن فتوى أو حيلة تحقق له رغبته ، مفتاتين بذلك على الحكام الذين حظروا بيع الوقفة وتعليكه حظرا باتا حماية له من التلاعب و

عنى بمختلق الافك وقول الزور ، يبثونه في الناس ، ويدسون الحي السلطان الثظلم مني فلا يصغى اليهم . وأنا في ذلك محتسب عند الله ما منيت به من هذا الأمر ، ومعرض عن الجاهلين ، وماض على سبيل سواء من الصرامة ، وقوة الشكيمة ، وتحرى المعبدلة ، وخلاص الحقبوق ، والتنكب عن خطة الباطل متى دعيت اليها ، وصلابة العــود عن الجاه والأغراض متى غمزنى لامسها . ولم يكن ذلك شأن من رافقته من القضاة . فنكروه على " ، ودعكوني الى تكبّعهم فيما يصطلحون عليه من مرضاة الأكابر ، ومراعاة الأعيان ، والقضاء للجاه بالصور الظاهرة أو دفع الخصوم اذا تعذرت ، <sup>(۱)</sup> بناء ً على أن الحاكم لا يتعين عليه الحكم مع وجود غيره ... وليت شعري ما عذرهم في الصــور الظاهرة آذا علموا خلافها . والنبي صلى الله عليه وسلم يقول فى ذلك : « من قضيت له من حق أخيه شيئا فانما أقضى له من النار ﴾ (٢<sup>)</sup> . فأبيت فى ذلك كله الا اعطاء العهدة حقها ، والوفاء لها ولمن فكلَّه كيها ﴿ فأصبح الجميع على َّ أَلْـبَا ۚ ( ۖ ... وفي النكير على "أمَّة" ... وانطلقت الألسنة ، وارتفع الصخب ... وأرادني

 <sup>(</sup>۱) أي يقضون لصاحب الجاه متشبئين بأمور ظاهرة يعلمون هم بطلانها ، أو يدفعون الخصوم ولا يحكمون مطلقا أذا تعذرت هذه الصور الظاهرة .

<sup>(</sup>۲) جاء هذا الحديث في صحيح البخاري بهذا النص: «عن ام سلمة زوج النبي صلى الله عليه وسلم أنه سمع خصومة بباب حجرته ، فخرج اليهم ، فقال: اثما أنا بشر ، وانه يأتيني الخصم ، فلمل بعضهم أن يكون أبلغ من بعض ، فأحسب الله مسدق ، فأقضى له بذلك ، فمن قضيت له بحق مسلم فأنما هي قطمة من السار » .

<sup>&</sup>quot; (٧) الالب التدبير ضد العدو في الخفاء من حيث لا يعلم •

بعضهم على الحكم بغرضهم فوقفت ... فغدوا على حرد قادرين (۱) ، ودسوا لأولياء السلطان وعظماء الخاصة ، يقبحون لهم اهمال جاههم ، ورد شفاعتهم ، مموهين بأن الحامل على ذلك جهل المصطلح (۱) ، ويتنفقون (۲) هذا الباطل بعظائم ينسبونها الى ، تبعث الحليم ، وتغرى الرشيد ، يستثيرون حفائظهم على ويشربونهم البغضاء لى . والله مجازيهم وسائلهم » .

« فكثر الشغب على من كل جانب ، وأظلم الجو بينى وبين أهل الدولة . ووافق ذلك مصابى بالأهل والولد ، وصلوا من المغرب فى السفين ، فأصابها قاصف من الريح فغرقت ، وذهب الموجود والسكن والمولود (١) . فعظم المصاب والجزع ، ورجح

<sup>(</sup>۱) اقتباس من آية قرآنية وهي قوله تعالى • « وغدوا على حَرد قادرين » ( آية ۲۵ من سورة القلم ) والحرد د المنع ، والمنى منع الخير ، أي أصبحوا مناعين المخير ، غير قادرين الاعلى هذا المنع ، ساعين الى الشر والوقيعة .

<sup>(</sup>٢) أى يثيرون صده أولياء الأمور فيذكرون لهم أن ابن خلدون قد أهمل جاههم واستهان بشانهم ورد شفاعتهم ، وأنه لم يحمله على ذلك الا عدم معرفته باجراءات القضاء وجهله بمصطلحاته .

<sup>(</sup>٣) نَافِيَّق البضاعة أي رُوَّجها .

<sup>(3)</sup> يقصف بالموجود المال ، وبالمولود الأولاد ، وبالسكن الزوجة قال تعالى : « ومن آياته أن خلق لكم من أنفسكم أزواجا لتسكنوا اليها » (آية ٢١ من سورة الروم ) هذا ولا يذكر أبن خلدون عدد أفراد أسرته الذين هلكوا في هذا الحادث ولا يعين جنسهم ، وأنما تدل عبارته على أنهم قد غرقوا جميما ،

وقد ورد فی تاریخ ابن قاضی شهبة (ج ا لوحة ؟ ) من التعریف ۲۰۹ تعلیق ۳ ) فی حوادث سنة ۲۸۹ ما یلی : « وقیه ( آی فی رمضان ) غرق مرکب کبیر یقال فه « وبیع الدنیا » حضر من الجنرب وقیه جدایا حلیلة من صاحب الغرب ، وغرقت =

الزهد ، واعتزمت على الخروج عن المنصب ، فلم يوافقنى عليه النصيح ممن استشرته ، خشية من نكير السلطان وسخطه ... وعن قريب تداركنى العطف الربانى ، وشملتنى نعمة السلطان أيده الله فى النظر بعين الرحمة ، وتخلية سبيلى من هذه العهدة التى لم أطق حملها ، ولا عرفت لله كما زعموا للمصطلحها . فردها الى صاحبها الأول ، وأنشطنى من عقالها ، فانطلقت حميد الأثر ، مشيعا من الكافة بالأسف والدعاء وحميد الثناء ، تلحظنى العيون بالرحمة ، وتتناجى الآمال فى بالعودة ، ورتعت فيما كنت راتعا فيه قبل من مراعى نعمته ، وظل رضاه وعنايته ، قانعا بالعافية التى سألها رسول الله صلى الله عليه وسلم من ربه ، عاكفا على تدريس علم ، أو قراءة كتاب ، أو اعمال قلم فى تدوين أو تأليف ، مؤملا من الله قطع صئبابة العمر فى العبادة ، ومحو عوائق السعادة ، بفضل الله ونعمته » ( التعريف ١٥٥ – ٢٥٠ ) .

وقيه زوجة القاضى ولى الدين بن خلدون ، وخمس بنات له ، وما كان معهن من الأموال والسكتب ، وسلم ولداه محمد وعلى ، فقدما القاهرة » ، ب وقد انفرد ، ن قاضى شهبة بهذه التفسيلات ، وهذا يدعو الى النظر الى روايته بجدر ، هذا إلى أن عبدارة ابن تخلدون ضريحة فى غرق افراد أسرته جميعا ، ولا يحدثنا ابن خلدون ولا أحد من القات المؤرخين الماصرين له عن وجود أحد من أولاده معه بحصر مد

# عودته لوظائف التدريس وأداؤه لفريضة الحج

( VAV - 1+h a-)

ولم تكن تنحية ابن خلدون عن منصب القضاء مقرونة بسخط واضح من السلطان عليه كما يستفاد ذلك مما ذكره ابن خلدون فى ختام عبارته السابق نصها ، وبدليل أن السلطان قد عينه أستاذا للفقه المالكي فى المدرسة « الظاهرية البرقوقية » (۱) فى سنة افتتاحها عام ۷۸۸ ه. وهى مدرسة عظيمة تحمل اسم السلطان نفسه . شرع برقوق فى انشائها فى حى « بين القصرين» سنة ۲۸۸ وتم بناؤها واعدادها للدراسة سنة ۷۸۸ . وجعلها مدرسة عالية وبنى فيها مدافن لأهله .واختار لتدريس الفقه بها أئمة من أعلام المذاهب الأربعة . وقد ألقى ابن خلدون فى مفتتح تدريسه بها خطبة طويلة على غرار الخطبة التى ألقاها فى مفتتح تدريسه « بالقمحية » (۱)

<sup>(</sup>۱) هى المدرسة « الظاهرية » وتسمى « البرقوقية » أيضا ، عهد فى بنائها الله جهركس الخليلى ، فشرع فى بنائها سنة ٢٨٨ وأنهاها سنة ٧٨٨ ، انظر «حسن المحاضرة » ٢ / ١٦٣ ، والتمريف ٢٨٥ تعليق ٢ ،

<sup>(</sup>٢) انظر نص هذه الخطبة في التمريف ٢٨٦ - ٢٩٣٠

ثم وشى الوشاة به عند مدير هذه المدرسة ، فطلب الى السلطان اعفاء ابن خلدون ، فأجابه السلطان الى ما طلبه . وفى هذا يقول ابن خلدون : «ثم تعاون العداة عند أمير الماخورية ، القائم للسلطان بأمور مدرسته ، وأغروه بصدى عنها ، وقطع أسبابى من ولايتها ، ولم يمكن السلطان الا اسعافه . فأعرضت عن ذلك ، وشعلت بما أنا عليه من التدريس والسأليف » والتعريف ٢٩٣) .

وفي سنة ١٨٩ اعتزم ابن خلدون أداء فريضة الحج ، واستأذن من السلطان في ذلك ، فأذن له . فأدى الفريضة ، وعاد من الحج في أوائل سنة ١٩٠ . ويصف ابن خلدون رحلته هذه وطريق ذهابه وايابه وهو الطريق الذي كان المصريون حينئذ يسلكونه للحج فيقول: «ثم خرجت عام تسعة وثمانين للحج . واقتضيت اذن السلطان في ذلك ، فأسعف ، وزود هو وأمراؤه بما أوسع الحال وأرغده . وركبت بحر السويس من الطور الى الينبع ، ثم صعدت مع المحمل الى مكة . فقضيت الفرض عامئذ . وعدت في البحر ، فنزلت بساحل القتصير ، ثم سافرت منه الى مدينة قوص في آخر الصعيد ، وركبت منها بحر النيل الى مصر ، ولقيت السلطان ، وأخبرته بدعائي له في أماكن الاجابة ، وأعادني الى ما عهدت من كرامته ، وتفيىء ظله » . وأعادني الى ما عهدت من كرامته ، وتفيىء ظله » .

وفى المحرم من سنة ٧٩١ هـ ولاه السلطان منصب كرسي

الحديث عدرسة « صرغتمش » (١) فقرر لمنهج دراسته كتاب «الموطأ» للامام مالك بن أنس. وبدأ أول درس بخطبة طويلة افتتحها بمدح الملك الظاهر وتعداد مآثره والدعاء له. ثم ترجم للامام مالك فتكلم على نشأته وحياته وعلمه وفضله وشيوخه ، وما ألف فىمناقبه ، والأسباب التى دعته الى تأليف « الموطأ » ، وعما بشتمل عليه هذا الكتاب وأسانيده ، وعن مختلف الطرق التي روى بها عن مالك ، وعن الشيوخ الذين درس عليهم ابن خلدون هذا الكتاب وعمن أخذوه . وقد أثبت ابن خلدون نص هذا الدرس في كتابه « التعريف » فاستغرق أكثر من خمس عشرة صفحة من القطع الكبير (صفحات ٢٩٤ - ٣١٠) ، ودل على رسوخ قدم ابن خلدون فى علوم الحديث . وقد وصف ابن خلدون أثر درسه هذا في نفوس سامعيه فقال: « وانفض ذلك المجلس وقد لاحظتني بالتجلة والوقار العيون ، واستشعرت أهليتي للمناصب القلوب ، وأخلص النَّجبِيُّ في ذلك الخاصة ُ والجمهور» (التعريف ٣١٠) .

وبعد نحو ثلاثة أشهر من تعيينه فى كرسى الحديث بمدرسة صرغتمش ، أضاف السلطان الى وظيفت هذه وظيفة أخرى ، فعينه فى السادس والعشرين من ربيع الآخر سنة ٧٩١ هـ شيخا

<sup>(</sup>۱) رسمها ابن خلدون باللام ، وصوابها « صرغتمش » بالراء ، ولعلها كانت تنطق باللام فسجلها ابن خلدون حسب نطقها ، وتقع هذه المدرسة بجوار جامع أحمد بن طولون وهي تنسب الى بانيها سيف الدين صرغتمش الناصرى أمير رأس فوية - المتوفى سجينا في الاسكندرية سنة ٢٥٩ هـ ( التعريف ٢٩٣ تعليق ١ ) .

خانقاه بيبرس بعد وفاة شيخها السابق شرف الدين عثمان الأشقر (التعريف ٣١٣ تعليق ١). وخانقاه بيبرس هي تكية لبعض فرق الصوفية أنشأها داخل باب النصر الملك المظفر ركن الدين بيبرس (ولذلك كانت تسمى خانقاه بيبرس، والخانقاه البيبرسية، والمظفرية، والركنية)، ووقف عليها أوقافا كثيرة كانت من أوفر الأوقاف ريعا. «فكان رزق النظر فيها والمشيخة واسعا لمن يتولاه» (التعريف ٣١٣). فزاد بذلك رزق ابن خلدون واتسعت موارده، وكان يشترط في شيخها أن يكون عضوا في هيئة المتصوفين فيها، فنزل ابن خلدون يوما واحدا بها، وقيد من أعضائها قبل تعيينه شيخا لها حتى يتوافر فيه هذا الشرط (الى الزهد والاعتكاف كما بفعل المتصوفون في عصره، في بفعل المتصوفون في عصره،

وفى هذه السنة نفسها (سنة ٧٩١) حدثت ثورة الناصرى (يثلث فا الناصرى نائب حلب) التى انتهت بخلع برقوق عن الغرش . ففقد ابن خلدون مناصبه وأرزاقه كلها أو معظمها . ولما استرد السلطان العرش بعد ذلك بقليل أعاد اليه ما كان أجراه عليه من نعمة ، ولكنه عزل بعد ذلك عن وظيفة

<sup>(</sup>۱) ورد فى تاريخ ابن الفرات فى حوادث سنة ٧٩١ بصدد تولية ابن خلدون مشيخة البيبرسية: « وكان قد تنزّل بها صوفيا ، وحضرها يوما واحدا ، لأن من شروطها أن يكون شيخها أحد الصوفية بها » ( ابن الفرات ١ / ٦٥ حوادث سنة ٧٩١ التعريف ٣١٣ تعليق ٢ ) .

شيخ خانقاه بيبرس بعد أن قضى فيها نحو عام ، لسماية خصومه به ، واثارتهم لدى برقوق موضوع الفتوى التي وقعها الفقهاء ضده ، ومن بينهم ابن خلدون ، أو أرغموا على توقيعها ضده في أثناء ثورة الناصري . وقد أشار الى هذه الفتوى المقريزي اذ يقول : « في ٢٥ القعدة ( سنة ٧٩١ ) أحضرت نسخ الفتوى فى ألملك الظاهر ، وزيد فيها : « واستعان على قتل المسلمين بالكفار » ، وحضر الخليفة المتوكل ، وقضاة القضاة : بدر الدين محمد بن أبي البقاء الشافعي ، وابن خلدون ، وسراج الدين عمر بن الملقن الشافعي ، وعدة دون هؤلاء ، في القصر الأبلق ، بحضرة الملك المنصمور ومنطاش ، وقدمت اليهم الفتوى ، فكتبوا عليها بأجمعهم ، وانصرفوا » (التعريف ٣٣٠ تعليق ٢). وأشار اليها كذلك ابن الفرات فى تاريخه اذ يقــور فى حوادث ستة ٧٩١ : « وفي يوم الاثنين اجتمعت الأمراء بالقصر الأبلق يقلعة الجبل، بحضرة السلطان الملك المنصور رحاجي، والأمير مَننطاش ، والخليفة محمد ، والقضاة الأربعة ، والشبيخ سراج الدين البلقيني ، وولده القاضي جلال الدين عبد الرحمن قاضي العسكر ، وقاضي القضاة بدر الدين بن أبي البقاء الشافعي وقضاة العسكر... وكتبت فتاوى تتضمن هل يجوز قتال الملك الظاهر برقوق أم لا ? وذكروا فى الفتاوى أشياء تخالف الشرع الشريف ؛ وما تضمنته الفتاوي أنه يستعين على قتال المسلمين بالنصارى ، فسألوهم (كذا ) الجماعة عن ذلك (أي ان العلماء قد سألوا مقدمي الفتوي عنموضوع استعانة برقوق

بالنصارى فى قتاله للمسلمين ) ، فقيل لهم أن الملك الظاهر معه جماعة من نصاري الشوبك نحو ٦٠٠ نفس يقاتل بهم في عسب كره ، ولم يكن الأمر كذلك ، وانما أرادوا التلبيس على العلماء المفتين . فعند ذلك وضعوا (كذا ) المذكورون خطوطهم على الفتــاوي المذكورة بجواز قتــاله ، وانفض المجلس على ذلك ... » (١) ويتحدث عنها ابن خلدون نفسه في كتبابه « التعريف » فيقول : « وكان الظاهر ينقم علينا معشر الفقهاء فتاوى استدعاها منا منتطاش ، وأكرهنا على كتابتها ، فكتبناها ، وورَرَّينا فيها بما قدرنا عليها (``. ولم يقبل السلطان ذلك ، وعتب عليه (٢) وخصوصًا على ". فصادف سودون منه اجابة في اخراج الخانقاه عني ، فولى فيها غيري ، وعزلني عنها . وكتبت الى الجوباني بأبيات أعتذر عن ذلك ليطالعه بها ، فتغافل عنها ، وأعرض عني مدة ، ثم عاد الى ما أعرف من رضاه و احسانه »

وذكر ابن خلدون سبعة وستين بيتا من هذه القصيدة وقد افتتحها نقوله:

<sup>(</sup>۱) تاريخ ابن الفرات سنة ٧٩١ الجزء الأول صفحة ١٦٠ عن التمريف ٣٣٠ مطليق ٢ .

<sup>(</sup>٢) أي جعلوا في عباراتها تورية تبعدها عن التصريح بما طلب اليهم تقريره .

 <sup>(</sup>٣) هكذا في الاصل ولعله وعتب عليهم أي على الفقهاء الذين وقعوا على هذه الفتوى .

سيدى والظنون فيك جميلة وأياديك بالأمانى كهيلة لا تحل عن جميل رأيك انى ما لى اليوم غير رأيك حيلة ما لى اليوم غير رأيك حيلة ويشير فيها الى سعاية خصومه به وافترائهم عليه فيقول والعدا نمقوا أحاديث افك كلها في طرائق معلولة روّجوا في شأنى غرائب زور نصبوها لأمرهم أحبولة ورموا بالذى أرادوا من البيا مقبولة بهتان ظنا بأنها مقبولة بهتان ظنا بأنها مقبولة

( ويستخدم ابن خلدون هنا كلمات « المعلول » و «الغريب» و « القريب و « القبول » التي يطلقها علماء مصطلح الحديث على طوائف مما روى عن الرسول عليه السلام من حديث ) .

### توليه منصب القضاء للمرة الثانية

وزیارته لبیت المقدس ( ۸۰۲،۸۰۱ هـ )

وفى النصف الثانى من سنة ١٠٨ ه عين مرة ثانية فى منصب قاضى قضاة المالكية ، بعد أن ظل مقصيا عنه زهاء أربعة عشر عاما . وفى تلك السنة توفى الظاهر برقوق ، وخلفه ابنه الناصر فرج ، فأبقى لابن خلدون منصب القضاء . بيد أنه لم يلبث أن استأذن السلطان فى السفر الى فلسطين لزيارة بيت المقدس ومشاهدة آثار هذه البلاد فأذن له ، فسافر اليها ، وزار جميع آثارها ما عدا كنيسة القمامة التى لم تسترح نفسه لدخولها لما يزعمه المسيحيون من قيامها على المكان الذى صلب فيه المسيح ، وهو حادث ينفيه القرآن الكريم اذ يقول : « وما قتلوه وما صلبوه ولكن شئبة لهم » (آية ١٥٧ من سورة النساء) . ومر فى طريقه بيت لحم موضع ميلاد المسيح وشاهد ما فيه من ومر فى طريقه بيت لحم موضع ميلاد المسيح وشاهد ما فيه من ينطوى على حقائق تاريخية وأثرية قيمة فى كتابه التعريف اذ يقول : «

﴿ وَكُنْتُ اسْتَأْذُنْتُ فِي التَّقْــدُمُ الَّى مَصَّرُ بَيْنَ يَدِّي السَّلْطَانَ

لزيارة بيت المقدس ، فأذن لي في ذلك ، ووصلت الى القدس ، ودخلت المسجد ، وتبركت بزيارته والصلاة فيه . وتعففت عن الدخول الى القمامة ( يقصد كنيسة القمامة والتي حرفت فيما بعد الى كنيسة القيامة بالياء) لما فيها من الاشادة بتكذيب القرآن ، اذ هو بناء أمم النصرانية على مكان الصليب بزعمهم ؛ فَنَنَكُرتُه نفسي ، ونَكُر تَ الدخول اليه . وقضيت من سنن الزيارة ونافلتها ما يجب . وانصرفت الى مدفن الخليل عليه السلام . ومررت في طريقي اليه ببيت لحم ، وهو بناء عظيم على موضع ميلاد المسيح ، شيئدت القياصرة عليه بناء " بسماطين من العكمك الصُّحور ، مننكجَّدة منصَّطفَّة ، مرقوما على رءوسها صور ملوك القياصرة ، وتواريخ دولهم مُيكسرّة لمن يبتغى تحقيق نقلها بالتراجمة العارفين لأوضاعها . ولقد يشهد هذا المصنع بعظم ملك القياصرة ، وضخامة دولتهم ، ثم ارتحلت من مدفن الخليل الى غزة ، وارتحلت منها ، فوافيت السلطان بظاهر مصر ، ودخلت في ركابه أواخر شهر رمضان سنة اثنتين وثمانمائة » ( التعريف ٣٤٩ ، ٣٥٠ ) .

وعاد ابن خلدون الى منصب قاضى قضاة المالكية الذى كان يشغله قبل رحلته الى بيت المقدس ولكنه عزل منه فى منتصف المحرم من السنة التالية (سنة ٨٠٣) أى بعد زهاء ثلاثة أشهر فحسب من عودته من زيارة بيت المقدس . ويذكر ابن خلدون لعزله عن هذا المنصب فى هذه المرة سببا يدل على فساد الجهاز الحكومي فى مصر فى ذلك العهد فيقول : « وكان بمصر فقيه من

المالكية يعرف بنور الدين ابن الحلال ينوب أكثر أوقاته عن قضاة القضاة المالكية (أى ينتدب مؤقتا للقيام بأعمال قاضى قضاة المالكية فى أثناء غيابه مشلا أو مرضه) فحرَّضه بعض أصحابه على السعى فى المنصب، وبذل ما تيسر من موجوده لبعض بطانة السلطان الساعين له فى ذلك . فتمت سعايته فى ذلك ، ولبس (أى لبس كسوة القضاء) منتصف المحرم سنة ثلاث (وثما عائة) . ورجعت أنا للاشتغال بما كنت مشتغلا به من تدريس العلم وتأليفه » .

**-** 0 **-**

### لقاء ابن خلدون لتيمورلنك (۸۰۳ هـ )

وفى أوائل سنة ٨٠٣ هـ جاءت الأنباء أن تيمورلنك قد انقض بجيوشه على الشام واستولى على مدينة حلب فى مناظر مروعة من السفك والتخريب والتدمير « والعبث والنهب والمصادرة واستباحة الحرم بما لم يعهد الناس مثله » ( التعريف ٣٦٥ ) ، وأنه فى طريقه الى دمشق . وكانت الشام حينئذ تابعة لسلطان المساليك فى مصر . ففزع الناصر فرج لهذا الخبر ، وأسرع بجيوشه لصد ذلك المغير التترى ، وأخذ معه ابن خلدون فيمن أخذ من القضاة والفقهاء . وكان ابن خلدون حينئذ معزولا فيمن أخذ من القضاة والفقهاء . وكان ابن خلدون حينئذ معزولا

عن منصب القضاء كما تقدم. فاشتبك جند مصر مع تيمورلنك فى ظاهر دمشق في معارك محلية ، ثبت فيها المصريون ، وبدأت مفاوضات الصلح بين الفريقين . ولكن خلافا حدث في معسكر الناصر فرج ، فغــادره بعض الأمراء خفيـــة الى مصر ، وعلم السلطان أنهم دبروا مؤامرة لخلعه وتولية أميرآخر مكانه . فترك دمشق لمصيرها ، وأرتد مسرعا الى القاهرة . ويصف ابن خلدون ما حدث في المعسكر بعد ذلك فيقول: «وجاءني القضاة والفقهاء واجتمعت عدرسة العادلية ، واتفق رأيهم على طلب الأمان من الأمير تُـمُر ( تيمورلنك ) على بيوتهم وحُـر َمهم ، وشـــاوروا فى ذلك نائب القلعة ، فأبى عليهم ذلك ولكرِه ، فلم يوافقوه . وخرج القاضى برهان الدين بن مفلح الحنبلى ومعه شيخ القراء بزاوية (...)(١) ، فأجابهم الى التأمين ، وردهم باستدعاء الوجوه والقضاة (أي طلب اليهم احضار الوجوه والقضاة ليكتب لهم الأمان). فخرجوا اليه متدلين من السور عا صبحهم من التقدمة. فأحسن لقاءهم ، وكتب لهم الرقاع بالأمان ، وردهم على أحسن الآمال . واتفقوا معه علىفتح المدينة من الغد .. وأخبر ني القاضي برهان الدين أنه سأل عني ، وهل سافرت مع عساكر مصر أم أقمت بالمدينة ؛ فأخبره عقامي بالمدرسة حيث كنت ، وبتنا تلك الليلة على أهبة الخروج اليه ، فحدث بين بعض الناس تشاجر

<sup>(</sup>۱) بياض في الأصل ، ولعل ابن خلدون قد ترك هذا البياض الى أن يتأكد من أسم الزاوية ، ثم غفل عنه .

في المسجد الجامع ، وأنكر البعض ما وقع من الاستنامة الي القول (أي الاطمئنان الي ما وعد به تيمورلنك وما أخذه على نفسه من الأمان ) . وبلغني الخبر في جوف الليـــل ، فخشيت البادرة على نفسى (أي خشى أن ينسب اليه تدبير الانقلاب، وخاصة أنه كان قد تخلف عن الذهاب الى تيمورلنك مع وفد العلماء والقضاة ) ، وبكرَّت سحرا الى جماعة القضاة عند الباب ، وطلبت الحروج أو التدلي من السور ، لما حدث عندي من توهمات ذلك الخبر . فأبوا على ذلك أولا ، ثم أصخوا لي ، ودلوني من السور . فوجدت بطانته ( بطانة تيمورلنك ) عند الباب ونائبه الذي عينه للولاية على دمشق ، والسمه شاه ملك ، من بنی حقظای أهل عصابته ، فحییتهم وحیونی ، وفد یت وفدُّوني (أي قال لهم جعلني الله فداءكم وأجابوه بالمثل) وقدم لى شـــاه ملك مركوبا (دابة أركبها ) وبعث معى من بطـــانة السلطان من أوصلني اليه . فلما وقفت بالباب خرج الاذن باجلاسي في خيسمة هنالك تجاور خيمة جلوسه ، ثم زيد في التعريف باسمى أنى القاضى المالكي المغربي ؛ فاستدعاني ، ودخلت عليه بخيمة جلوســه متكئا على مرفقه ، وصــحاف الطعام تمر بين يديه ، يشب بها الى عصب المتعمّل ( المغول ) جلوسا أمام خيمته حكاتقاً حكاتقاً . فلما دخلت عليه فاتحت بالسلام ، وأوميت ايماءة الخضوع . فرفع رأسه ومد يده الي؟ فقبئلتها. وأشار بالجلوس فجلست حيث انتهيت. ثم استدعى

من بطانته الفقيه عبد الجبار بن النعمان من فقهاء الحنفية بخوارزم ، فأقعده يترجم بيننا ... » ( التعريف ٣٦٧ ــ ٣٦٩ ) .

وبعد أن ذكر ابن خلدون ما دار بينهما من حديث يتعلق بتاريخ ابن خلدون ، وحياته في مصر ، وحياة أسرته في المغرب ، وما استطرد اليه هذا الحديث من الكلام على بلاد المغرب الأدنى والأوسط والأقصى ، وسؤال تيمورلنك عن مواقع هذه البلاد ، قال ان تيمورلنك لم يكتف عا قلته له شفويا وقال له : « أحب أن تكتب لى بلاد المغرب كلها أقاصيها وأدانيها وجباله وأنهاره وقراه وأمصاره ، حتى كأنى أشاهده . فقلت يحصل ذلك بسعادتك . وكتبت له بعد انصرافي من المجلس ما طلب من ذلك . وأوعبت الغرض فيه في مختصر وجيز يكون قد قدر ثنتي عشرة من الكراريس المنصفة القطع » ( التعريف ٣٧٠ ) . ولعل تيمورلنك كان يقصد غزو المغرب ، فأراد أن يقف على تفاصيل بلاده ومواقعها وجغرافيته .

ويظهر أن ابن خلدون كان قد عاوده حينئذ داؤه القديم ، وساوره الحنين الى المغامرات السياسية ، فكان يعلق على صلته بتيمورلنك آمالا أخرى غير ما وفق اليه فى شأن دمشق وشأن زملائه العلماء والقضاة . ولعله كان يرجو الانتظام فى بطانة الفاتح والحظوة لديه . ولذلك أخذ يطنب فى مدحه ويذكر له أنه كان رعظيم الشوق الى لقائه منذ أمد طويل ، ويتنبأ له فى مستقبله علك عظيم مستدلا على صحة تنبؤاته بحقائق الاجتماع وأقوال

المنجمين والمتنبئين بالغنيب. ولعل ابن خلدون قد آنس سذاجة في هذا الفاتح وحبا في المديح فأخذ ينفخ في كبريائه بهذه التنبؤات. ويروى ابن خلدون ما ذكره لتيمورلنك ، بدون أن يصرح عما دعاه الى ذلك فيقول: ﴿ فَفَاتَحْتُهُ وَقَلْتُ لَهُ : أَيْدُكُ اللهُ ! لى اليوم ثلاثون أو أربعون سنة أتمنى لقاءك . فقال لى التزجمان عبد الجبار : وما سبب ذلك ? فقلت أمران : الأول أنك سلطان العالم ، وملك الدنيا ، وما أعتقد أنه ظهر فى الخليقة منذ آدم لهذا العهد مثلك ، ولست ممن يقول فى الأمور بالجزاف ، فانى من أهل العلم ... » ( ثم أخذ يؤيد قوله بنظريات اجتماعية عن قوة العصبية وأثرها في الملك ) « وأما الأمر الثاني مما يحملني على تمنى لقائه فهو ما كنت أسمعه عن أهل الحيد ثان ( وهم المنجمون والملهمون من المتنبئين بالغسيب من حو دث العالم) بالمغرب والأولياء » ، وذكر له طائفة من أقوال هؤلاء تتنبأ له بملك عظيم (التعريف ٣٧٣، ٣٧٣) .

غير أن ابن خلدون لم يوفق الى تحقيق ما كان يأمله من تيمورلنك . فلم تمض أسابيع قلائل حتى سئم البقاء فى دمشق ، واستأذن تيمورلنك فى العودة الى مصر فأذن له .

وفضلا عن اخفاق ابن خلدون فى الوصول الى ما كان يأمله من تيمورلنك ، فان هذه الرحلة كانت مغرما كبيرا له . فقد تجشم فى أثنائها هديتين قدمهما لتيمورلنك ، وفقد فى طريق عودته منها جميع ما كان معه من متاع ومال .

ويصف ابن خلدون الهدية الأولى التي قدمها الي تيمورلنك فيقول: ﴿ كُنتُ لَمَا لَقَيْتُهُ وَتَدَلِّيتُ آلِيهُ مِنَ السَّورُ كما مر" ، أشار على بعض الصحاب ممن يكخبر أحوالهم بما تقدمت له من المعرفة بهم ، فأشار بأن أطنر فه ببعض هدية ، وان كانت نكزرة فهي عندهم متأكدة في لقاء ملوكهم ، فانتقيت من سوق الكتب مصحفا رائعا حسنا في جزء محذو ، وسجادة أنيقة ، ونسخة من قصيدة البردة الشهيرة للأبوصيرى في مدح النبي صلى الله عليه وسلم ، وأربع علب من حـــــلاوة مصر الف أخرة . وجئت بذلك فدخلت عليه ، وهو بالقصر الأبلق جالس في ايوانه ، فلما رآني مقبلا منشكل قائما وأشار الي عن يمينه . فجلست وأكابر من الجقطية حنفافكينه . فجلست قليلا ، ثم استدرت بين يديه ، وأشرت الى الهدية التي ذكرتها ، وهي بيد خدامي ، فوضعتها . واستقبلني ففتحت المصحف فلم رآه وعرفه قام مبادرا فوضعه على رأسه . ثم ناولته البردة ٤ فسألنى عنها وعن ناظمها ، فأخبرته بما وقفت عليه من أمرها . ثم ناولته السجادة فتناولها وقبلها . ثم وضعت علب الحلوى بين يديه ، وتناولت منها حَرْفا على العادة في التأنيس بذلك . ثم قسم هو ما فيها من الحلوى بين الحاضرين في مجلسه . وتقبل ذلك كله ، وأشعر بالرضى به » ( التعريف ٣٧٧) .

ويصف ابن خلدون الهدية الثانية فيقول : « ولما قرب سفره ، واعتزم على الرحيل من الشام ، دخلت عليه ذات يوم ، فلما قضينا المعتاد ، التفت الى وقال : أعندك بغلة هنا ؟ قلت نعم . قال وتبيعها ، فأنا أشتريها منك ؟ فقلت أيدك الله ! مثلى لا يبيع من مثلك . انما أنا أخد مك بها وبأمثالها لو كانت لى . فقال انما أردت أن أكافئك عنها بالاحسان . فقلت وهل بقى احسان وراء ما أحسنت به : اصطنعتنى وأحللتنى من مجلسك محل خواصك ، وقابلتنى من الكرامة والحير عا أرجو الله أن يقابلك عثله ، وسكت وسكت وسكت وحثملت البغلة ، وأنا معه في المجلس اليه ، ولم أرها بعد » . (التعريف ٢٧٨) .

ويذكر ابن خلدون في موضع آخر أن تيمورلنك قد أرسل اليه غن هذه البغلة وان كان قد وصل اليه ناقصا ، فيقول : « فبعث الى " ( يقصد أحد السفراء الذين كان قد أرسلهم سلطان مصر الى تيمورلنك لابرام الصلح) مع بعض أصحابه يقول لى ان الأمير تيمتر ( تيمورلنك ) قد بعث معى اليك ثمن البغلة التى ابتاع منك ، وهى هذه فخذها ، فانه عزم علينا من خلاص ذمته من مالك هذا . فقلت لا أقبله الا بعد اذن من السلطان الذى بعثك اليه ، وأما دون ذلك فلا . ومضيت الى صاحب الدولة فأخبرته الخبر ، فقال وما عليك ? فقلت ان ذلك لا يجمل بى فأخورته الخبر ، فقال وما عليه ؟ فقلت ان ذلك لا يجمل بى أن أفعله دون الطلاعكم عليه (١٠) . فأغضى عن ذلك ، وبعثوا الى "

<sup>(</sup>۱) في هذا ما يدل على دقة ابن خلدون في مراعاة التقاليد والآداب الرعبة في القصور الملكية ، ولعله كان يخشى أن يتهمبأن تيمورلنك قدم اليه رشوة أو مكافأة على عمل قام به ضد ملك مصر .

بذلك المبلغ بعد مدة . واعتذر الحامل عن فقصــه بأنه أعطيه كذلك . وحمدت الله على الخلاص » ( التعريف ٣٨٠ ) .

ويصف ابن خلدون ما أصابه فى أثناء عودته من ضياع ماله ومتاعه فيقول: « وسافرت فى جمع من أصحابى ، فاعترضتنا جماعة من العشير ، قطعوا علينا الطريق ، ونهبوا ما معنا . ونجونا الى قرية هناك عرايا . واتصلنا بعد يومين أو ثلاثة بالصّبُينبة فكخلكفنا بعض الملبوس ... » . (التعريف ٢٧٩).

وكتب ابن خلدون الى سلطان المغرب خطابا يقص عليه فيه قصصه مع تيمورلنك ويذكر طرفا من تاريخ التتر ويختمه بوصف لتيمورلنك نفسه فى العبارات الآتية: « وهذا الملك تمثر من زعماء الملوك وفراعنتهم. والناس ينسبونه الى العلم ، وآخرون الى اعتقاد الرفض ، لما يرون من تفضيله لأهل البيت ، وآخرون الى انتحال السحر. وليس من ذلك كله فى شىء ، وأخرون الى انتحال السحر. وليس من ذلك كله فى شىء ، فا هو شديد الفطنة والذكاء ، كثير البحث واللجاج ، بما يعلم وبما لا يعلم . عمره بين الستين والسبعين ، وركبته اليمنى عاطلة من سهم أصابه فى الغارة أيام صباه ، على ما أخبرنى ، فيجرها فى قريب المشى ، ويتناوله الرجال على الأيدى عند طول المسافة» (التعريف ٣٨٣ ، ٣٨٣).

# تُوليه منصب القضاء أربع مرات فى خمس سنين ( ٨٠٨ – ٨٠٨ هـ )

ولم يلبث ابن خلدون أن استقر بمصر بعد عودته من رحلته السام للقاء تيمورلنك حتى سعى لاسترداد منصب قاضى قضاة المالكية ، وانتهى الأمر بنجاحه فى مسعاه ، فأصدر السلطان أمر بعزل الأقفهسى أحد منافسى ابن خلدون وتولية ابن خلدون سلفه هذا فيثنى عليه ويشيد بعلمه وذكائه وورعه وعفته فيقول : « كنت لما أقمت عند السلطان تمتر (تيمورلنك) تلك الأيام ... وشيعت الأخبار عنى بالهلاك ، فقدم للوظيفة من يقوم بها من فضلاء المالكية هو جمال الدين الأقفهسى ، غزير الحفظ والذكاء ، عفيف النفس عن التصدى لحاجات الناس ، ورع فى دينه » ( التعريف ٣٨٣) . وهذا يدل على أن ابن خلدون كان منصفا فيما يكتبه حتى عن خصومه ومنافسيه .

ولبث ابن خلدون فى هذا المنصب نحو عام ( من أواخر شعبان سنة ٨٠٣ هـ ) ثم عزل عنه للمرة الثالثة فى رجب سنة ٨٠٤ هـ وتولى مكانه جمال الدين البساطى. ويتهم ابن خلدون البساطى هذا فيما عمله للحصول على هذا المنصب ها سبق أن اتهم به ابن الحلال فيقول: « فسعوا عند السلطان فى ولاية شخص من المالكية يعسرف بجمال الدين البساطى ، بذل لذلك لسعاة داخلوه قطعة من ماله ووجوها من الأغراض فى قضائه ، قاتل الله جميعهم ، فخلعوا عليه فى أواخر رجب سنة أربع وثمانائة » (التعريف ٣٨٣).

وظلت الحرب سجالا بين ابن خلدون وخصومه حول منصب القضاء ، وظل هذا المنصب دولة بينهم ، يتولاه ابن خلدون اذا انتصر عليهم ، ويتولاه أحدهم اذا انتصروا عليه ، حتى تقلب عليه ثمانية فى نصو أربع سنين . وتولاه ابن خلدون فى هذه المدة ثلاث مرات أخرى : امتدت أولاها من ذى الحجة سنة ١٠٨ الى ربيع الأول من سنة ١٠٨ أى نصو عام وشهرين ؛ وامتدت ثانيتها من شعبان سنة ١٠٨ الى أواخر ذى القعدة من تلك السنة أى نحو ثلاثة أشهر فقط ؛ وامتدت ثالثتها من شعبان سنة ١٠٨ الى يوم وفاته فى السادس والعشرين من رمضان من السنة نفسها (١٦ مارس سنة ١٤٠٦م) أى نحو شهر ونصف .

## تنقيح ابن خلدون لمؤلفاته في أثناء إقامته بمصر

واهداؤه اياها الى السلطان برقوق والى السلطان أبى فارس عبد العزيز سلطان المغرب الأقصى

لم ينقطع ابن خلدون فى أثناء اقامته الطويلة بمصر ، التى استغرقت زهاء أربع وعشرين سنة هجرية ، من مراجعة مؤلفه الكبير ومقدمته .

فأضاف الى تاريخه « العبر » عدة فصول ، ووسع بوجه خاص أبحاثه المتعلقة بتاريخ الدول الاسلامية في المشرق وتاريخ الدول القديمة والدول النصرانية والأعجبية ، ووصل في دواية حوادث المشرق والأندلس والمغرب الى أواخر القرن الثامن الهجرى ، أى الى ما قبل وفاته بأمد قصير . والى هذا يشير هو نفسه اذ يقول : « ثم كانت الرحلة الى المشرق لاجتلاء أنواره ، والوقوف على آثاره ... فزدت ما نقص من أخبار ملوك العجم بتلك الديار ، ودول الترك فيما ملكوه من الأقطار » ( المقدمة ، البيان ، ١٤٠٤ ) . ويقول : « كنت قد أنهيت بتأليف الكتاب الى الرتجاع شوز رامن أيدى ابن علول ، وأنا يومئذ مقيم بتونس ارتجاع شوز رامن أيدى ابن علول ، وأنا يومئذ مقيم بتونس

(يشير الى استرجاع السلطان أبى العباس لبلدة توزر من يد ابن علول سنة ٧٨٧ هـ فى أثناء اقامة ابن خلدون بتونس قبيل هجرته الى مصر) ثم ركبت البحر فى منتصف أربعة وتمانين ( ٧٨٤ هـ) الى بلاد المشرق ... ونزلت بالاسكندرية ثم بمصر ( القاهرة ) ثم صارت أخبار المغرب تبلغنا على ألسنة الواردين » (العبر ، ج ٢ ص ٣٩٦).

وأضاف كذلك بعض فصول وبعض فقرات الى المقدمة نفسها ، وحرر بعض فصولها تحريرا آخر جديدا . والى هذا يشير هو نفسه اذ يقول : « أتمت هذا الجزء ( يقصد القسم الذى نسميه الآن بالمقدمة ) بالوضع والتأليف قبل التنقيح والتهذيب فى مدة خمسة أشهر آخرها منتصف عام نسعة وسبعين وسبعمائة ، ثم نقحته بعد ذلك وهذبته » . (خاتمة المقدمة ) .

ونقح كتابه « التعريف » الذي سماه أولا « التعريف بابن خلدون مؤلف هذا الكتاب » . وذيل به كتابه « العبر » . فأدخل عليه كثيرا من التعديلات والتنقيحات والزيادات في المراحل التي عرض لتاريخها في وضعه الأول ، وأضاف اليه تاريخ المراحل الأخيرة من حياته ، ووصل في رواية حوادثه الي نهاية سنة ١٨٠٧ هـ أي الى ما قبل وفاته ببضهة أشهر . فعظم بذلك حجم الكتاب عا أضيف اليه من تنقيح وزيادات وأخبار بجديدة ، ودعا ذلك مؤلفه الى أن يستبدل بعنوانه القديم عنوانا بخريدة ، ودعا ذلك مؤلفه الى أن يستبدل بعنوانه القديم عنوانا بخريدة ، ودعا ذلك مؤلفه الى أن يستبدل بعنوانه القديم عنوانا باخريدة ، ودعا ذلك مؤلفه الى أن يستبدل بعنوانه القديم عنوانا باخريدة ، ودعا دلك حياته ،

فسماه : « التعريف بابن خلدون مؤلف الكتاب ورحلت غربا وشرقا » .

وقدم نسخة من المؤلف كله (المقدمة والتاريخ والتعريف) الى الملك الظاهر برقوق وانتهز فرصة سفر وفد من قبل برقوق حاملا بعض رسائل وهدايا الى سلطان المغرب الأقصى ، فأرسل مع هذا الوفد نسخة أخرى منه الى خزانة الكتب فى جامع القرويين بفاس مهداة الى السلطان أبى فارس عبد العزيز ابن أبى الحسن ، وكان ذلك حوالى سنة ٧٩٩ هـ . وقد عرفت ابن أبى الحسن ، وكان ذلك حوالى سنة ١٩٥ هـ . وقد عرفت هذه النسخة الأخيرة باسم النسخة الفارسية (نسبة الى السلطان أبى فارس) . وعن هذه النسخة نقلت فى صورة مباشرة أو غير مباشرة جميع الطبعات المتداولة فى العالم العربى لمقدمة ابن خلدون قبل أن تظهر الطبعة التى أشرفنا على اخراجها فى لجنة البيان العربى .

ولم ينفك ابن خلدون بعد اهداء كتابه للسلطان أبى فارس يراجع النسخة التى بين يديه من المقدمة على الأخص ، ويدخل عليها تنقيحات وتعديلات وزيادات . وقد أدخلت هذه الزيادات في متن المقدمة فيما بعد على يده أو على يد النساخ ، وثبتت في بعض النسخ المخطوطة في مكتبات أوربا ومصر . ومنها بعض النسخ التى اعتمد عليها المستشرق كاترمير في طبعة باريس والتي اعتمدنا عليها نحن في اخراجنا للمقدمة في طبعة لجنة البيان العسر بى .

### اسفاف خصومه فی حملاتهم علیه

وآراء المنصفين من معاصريه في حقه

ويظهر أن ابن خلدون قد عانى طوال مدة اقامته فى مصر كثيرا من حملات خصومه ، حتى انه طلب بعد عزله من القضاء فى المرة الثانية أمام الحاجب الكبير ، ووجه اليه كثير من التهم وناله كثير من الاهانات . وفى هذا يقول ابن حجر والسخاوى : « وادعوا عليه ( يعنيان خصوم ابن خلدون ) أمورا كثيرة أكثرها لا حقيقة لها ، وحصل له من الاهانة ما لا مزيد عليه » (١) . « وسبب عزل المذكور ( ابن خلدون ) مبالغت فى العقوبات ، والمسارعة اليها . وأهين ، وطلب بالنقباء من عند الحاجب أقباى ماشيا من القاهرة الى بيت الحاجب عند أكلبش ، وأوقف بين يديه ، ورسم عليه ، وحصل له اخراق ، وأطلق بعض من من شبخنه » (١) .

<sup>(</sup>۱) ابن حجر في « رفع الاصر » ونقله عنه السخاوى في « الضوء اللاسم » (عن عبد الله عنان ، ابن خلفون ، صر ۱۸۸) .

<sup>(</sup>٢) التعريف ٣٥٠ تعليق ٣ . يقصد أن الحاجب أطلق سراح بعض من كان قابن خلدون قد حكم بسجنهم .

ويبدو مبلغ تجني خصومه ومنافسيه عليه ، وما كانوا يضمرونه له من حقد وحسد، وانجدارهم في خصومته الي درك وضيع لا يليق بالعلماء ، من خلال ما جرت به أقلام بعضهم في قذفه والصاق التهم به . حتى ان الحافظ ابن حجر العسقلاني نفسه ، وهو المحدث والمؤرخ الكبير ، ليذكر في ترجمته لابن خلدون أنه باشر القضاء بعسف وبطريقة لم تألفها مصر، وأنه لما ولى المنصب تنكر للناس 4 وأنه لما دخل القضاة للسلام عليه لم يقم لأحد منهم واعتذر لمن عاتبه عن ذلك ، وأنه فتك في كثير من أعيان الموقعين والشهود ، وأنه قد « حصل بينه وبين الركراكي تنافس يتضمن الحط على برقوق ، فتنصل الركراكي ، وعقد له مجلس، فأظهر ابن خلدون فتوى زعم أنها خط الركراكي من ذلك ، وتوسل بمن اطلع على الورقة ، فوجدت مند كسة فلما تحقق برقوق ذلك عزله وأعاد ابن خير ، وذلك في جمادي الأولى سنة سبع وثمانين ( وسبعمائة ) » ، وأنه كان يتمسك بزيه المغربي ويأبي أن يرتدي زي القضاة لا لشيء ســوي حبه للمخالفة . ويطيب لابن حجر ، لما ينفسه على ابن خــ لدون ، أن ينقل في كتابه « رفع الاصر ، عن قضاة مصر » كثيرا من مقذع القذف والسباب الذي جرت به أقلام خصومه وألسنتهم ، فينقل عن بعض علماء المغرب « ألهم لما بلغهم ولايته للقضاء تعجبوا ونسبوا المصريين الى قلة المعرفة ، بحيث قال ابن عرفة (١): «كنا

<sup>(</sup>١) مفتى تونس وكان من الد خصوم ابن خلدون .

نعد خطة القضاء أعظم المناصب ، فلما وليها هذا عددناها بالضاء من ذلك » . وينقل عن العينتابى ( بدر الدين العينى ) : « أنه كان يتهم بأمور قبيحة » . وينقل عن البشبيشى (۱) أنه كان فى أعوامه الأخيرة « يتبسط بالسكن على البحر ويكثر من سماع المطربات ومعاشرة الأحداث ، وتزوج امرأة لها أخ أمرد ينسب للتخليط ... وأنه كان يكثر من الازدراء بالناس ، وأنه حسن الهشرة اذا كان معزولا فقط ، فاذا ولى المنصب غلب عليه الجفاء والنزق فلا يتعامل ، بل ينبغى ألا يترى » (۱) . ويتقول ابن والنزق فلا يتعامل ، بل ينبغى ألا يترى » (۱) . ويتقول ابن حجر على لسان الدين ابن الخطيب فيزعم « أن لسان الدين بن الخطيب قد أطنب فى وصف ابن خلدون بالعلم والألمية والذكاء .

ولعل أصدق تعليل لحملات خصومه عليه ما ذكره صديقه لسان الدين بن الخطيب فى جملة موجزة اذ يقول فى كتابه «الاحاطة»: « وقد عظم عليه حمل الخاصة من طلبة الحضرة ، لبعده عن التأتى ، وشفوفه بثقوب الفهم وجودة الادراك» (١٠ وما ذكره تلميذه المؤرخ المصرى المقريزى اذ يقول: « ... الا أنه لكثرة فضله ، وعظيم سيادته ونبله ، لم يعدم قط عدوا ولا

<sup>(</sup>۱) مو الجمال عبد الله البشبيشي ، ولد ببلدة بشببش من أعمال الغربية سنة ٧٦٢ هـ وتوفي سنة ٨٢٠ هـ وكان من فقهاء الشافعية .

<sup>(</sup>٢) ابن حجر ، دفع الاصر ، ورقات ١٥٨ - ١٦٠ .

 <sup>(</sup>٣) الإحاطة ، فأخبار غرناطة » تُستخة الاسكوريال رقم ١٦٧٤ صحيفة ١٦٥٠ .

حاسدا ، ولم يفقد في حال من الأحوال ضدًا معاندا » (١).

على أن ذلك كله لم يمنع الحافظ ابن حجر من أن يستمع الى دروس ابن خلدون وأن ينتفع بها ، كما يصرح هو بذلك !ذ يقول : « اجتمعت بابن خلدون مرارا وسمعت من فوائده ومن تصانيفه خصوصا فى التاريخ » (٢) . بل لم تمنعه هذه الحصومة من أن يطلب الى ابن خلدون أن يمنحه الاجازة العلمية التقليدية التى كان الظفر بها من أكابر العلماء والأساتذة شرفا يحرص عليه » (٢).

«على أن ابن خلدون من جهة أخرى كان يحظى بتقدير فريق قوى من الرأى المصرى المفكر . وكان على رأس هذا الفريق المؤرخ العلامة تقى الدين المقريزى . فقد درس المقريزى في فتوته على ابن خلدون وأعجب بغزير علمه ، ورائع محاضراته ، وطريف آرائه ونظرياته . ويتحدث المقريزى عن شيخه ابن خلدون بمنتهى الخشوع والاجلال . وينعته « بشيخنا العالم العلامة ، الأستاذ قاضى القضاة » ، ويتتبع أخباره فى مصروالشام فى كتابه « درر العفود الفريدة » باسهاب واعجاب » .

<sup>(</sup>۱) أبن حجر ، درر العقود الغريدة ( مخطوطة خاصة بالكتبة الجليلية يالموصل ) عن كتاب شفاء السائل ، طبعة استامبول ، تعليق ٧٥ .

<sup>(</sup>٢) ابن حجر ، رفع الاصر ، ورقة ١٦٠ .

<sup>(</sup>٣) محمد عبد الله عنان ) ابن خلدون ، صفحتي ١٠٢ (١٠١ و

<sup>(</sup>٤) المرجع السابق ١٥٣ (٠

« وهناك مؤرخ مصرى آخر هو أبو المحاسن بن تغرى بردى يشاطر شيخه المقريزى تقديره لابن خلدون ويشيد عقدرته ونزاهته فى ولاية القضاء ، ويقول لنا انه « باشر القضاء بحرمة وافرة وعظمة زائدة وحمدت سيرته » (۱) . ويظهر أثر ابن خلدون أيضا فى اعتماد بعض أكابر الكتاب المصريين المعاصرين عليه والاقتباس من مقدمته وتاريخه . ومن هؤلاء أبو العبس القلقشندى صاحب كتاب « صبح الأعشى » فانه يقتبس من ابن خلدون فى مواضع شتى من موسوعته » (۱) .

# منزل ابن خلدون في القاهرة

لدينا عن منزل ابن خلدون فى القاهرة « نصان نقلهما ابن حجر عن الجمال البشبيشى ، ويقول الجمال فى أولهما: « انه كان يوما بالقرب من الصالحية فرأى ابن خلدون وهو يريد التوجه الى منزله ونوابه أمامه ... » . فيلوح من هذه الاشارة أن ابن خلدون كان يقيم على مقربة من الصالحية فى الحى الذى تقع فيه هذه المدرسة ، أعنى حى " بين القصرين أو فى أحد الأحياء القريبة منه ، وذلك لأن مركز وظيفته كقاض للقضاة كان بهذه المدرسة ،

<sup>(</sup>۱) المرجع السابق ۱۰۸ عن المنهل الصافى ج ۲ طرقة ۳۰۰ . (۲) المرجع السابق عن صبح الاعشى ج ۲ ، ه ، ۲ .

ولأن ايوان الفقهاء المالكية كان يقع بجوارها . وفي النص الثاني يقول الجمال مشيرا الى ولاية ابن خلدون للقضاء عقب عودته من دمشق سنة ثلاث وغاغائة : « الا أنه ( ابن خلدون ) تبسط بالسكن على البحر » . ويستفاد من ذلك أن المؤرخ كان يقيم في هذا الحين في أحد الأحياء الواقعة على النيل ، ولعله جزيرة الروضة أو لعله بالضفة المقابلة لها من الفسطاط ، حيث كانت لا تزال بقية من الأحياء الرفيعة التي قامت هناك منذ خطت الروضة وعمرت وصارت منزل البلاط في أواسط القرن السابع ، وسكن الكبراء والسراة في الضفة المقابلة لها من الفسطاط . ويرجح هذا الفرض أن المدرسة القمحية التي كان يدرس فيها ابن خلدون كانت تقع على مقربة من هذا الحي » (١٠) .

#### - 1 • -

### وفاة ابن خلدون

واحياء ذكراه

وفى السادس والعشرين من رمضان سنة ٨٠٨ هـ ( ١٦ مارس ١٤٠٦ م ) توفى ابن خلدون فجأة عن ستة وسبعين عاما . وهكذا أطفئت سرج حياة وثابة مليئة بالنشاط وحافلة بجليل المآثر ورائع التفكير والابتكار .

<sup>(</sup>١) محمد عبد الله عنان ١١١٠ ، ١١١

وأما مثواه الأخير فقد ذكر السخاوى بشأنه «أنه دفن بمقابر الصوفية خارج باب النصر ». ويحدثنا للقريزى عن موقع هذه المقابر بما يفيد أنها كانت تقع بين طائفة من المدافن التى شيدها الأمراء والكبراء فى القرن الشامن خارج باب النصر فى اتجاه الريدانية (العباسية الآن) ، وأنه قد أنشأ مقبرة الصوفية هذه صوفية الخانقاه الصلاحية فى أواخر القرن الثامن فى هذا المكان ، وقد صصت لدفن الصوفية » (١) . وقد سبق أن ذكرنا أن ابن خلدون قيد عضوا فى خانقاه الصدوفية البيبرسية وعين شيخا الها ، ولذلك استحق أن يدفن فى هذه المقابر .

ولا نعرف الآن على وجه اليقين أبن يقع هذا القبر ، ولم يعن علماء الآثار الاسلامية ، على ما نعلم ، بالبحث عنه وتحديد موقعه . وهذا مظهر يؤسف له من مظاهر تقصيرنا في جنب هذا المفكر العظيم .

#### \*\*\*

ويكفر عن بعض تقصيرنا فى جنبه ما قام به أخيرا « المركز القومى للبحوث الاجتماعية والجنائية » . فقد نظم مهرجانا علميا لذكرى ابن خلدون دعا اليه طائفة من كبار العلماء المهتمين بدراسته فى تسع دول وهى : الجمهورية العربية المتحدة وتونس والجزائر والعراق ولبنان وتركيا وايطاليا فرنسا وألمانيا الغربية ، وطلب الى كل مدعو من هؤلاء العلماء تقديم بحث أو أكثر فى

<sup>(</sup>١) محمد عبد الله عنان ١١١ ، ١١٢

موضوعات حددتها ادارة المهرجان . وتقرر أن يرأس هذا المهرجان نائب رئيس الجمهورية السيد حسين الشافعي وأن تكون مدته أربعة أيام تبدأ من الثاني من شهر يناير ١٩٦١ وتنتهي في الخامس من هذا الشهر ، وأن تتلى في أثناء ذلك بحوث الأعضاء وتناقش مناقشة عامة (١).

ولهذه المناسبة أقيم لابن خلدون عثال فى الميدان الذى يقع فيه المركز القومى للبحوث الاجتماعية والجنائية عدينة الأوقاف من صنع المثال الأستاذ عبد القادر رزق ، وقد تخيله من مجموع ما كتب عنه ومن الصور التى تخيلها الفنانون من قبله . ولتخليد هذه الذكرى وتخليد اسم صاحبها ، سمى الميدان الذى أقيم فيه تمثاله « ميدان ابن خلدون » بدلا من اسمه القديم ( ميدان النبات ) .

<sup>(</sup>۱) أسعدنى الحظ بأنى كنت من أعضاء هذا المهرجان ، وقد قدمت له بحثين أحدهما في « ابن خلدون منشىء علم الاجتماع » ، والآخر في « الوازنة بين ابن خلدون وأوجيست كونت » .

# الباب الثاني

# آثارابن خلدون ومطاهر غطنه

تبدو عبقرية ابن خلدون ويبدو نبوغه فى نواح كثيرة من أهمها ما يلى :

١ \_ أنه المنشىء الأول لعلم الاجتماع ؛

٢ \_ أنه امام ومجدد في علم التاريخ ؟

٣ ـ أنه امام ومجدد فى فن « الأتوبيوجرافيا » أى ترجمة
 المؤلف لنفسه ؛

٤ \_ أنه امام ومجدد في أسلوب الكتابة العربية ؟

انه امام ومجدد فى بحوث التربية والتعليم وعلم النوى والتعليمي ؛

٦ أنه راسخ القدم فى علوم الحديث (كتب الحديث ،
 مصطلح الحديث ، رجال الحديث ) ،

٧ ــ أنه راسخ القدم في الفقه المالكي ؟

٨ ــ أنه لم يغادر أى فرع آخر من فروع المعــرفة الا
 لم به .

ولأهمية الناحية الأولى سنقف عليها فصلين ، ثم نعقد لكل ناحية من النواحى السبع الباقية فصلا واحداً على حدة .

# الفضِّ للأولّ

# ابن خلدون منشىء علم الاجتماع

اشتمال المقدمة على علم جديد هو علم الاجتماع

#### -1-

### تمهيد في محتويات مقدمة ابن خلدون

تطلق الآن « مقدمة ابن خلدون » على المجلد الأول من سبعة المجلدات التى يتألف منها « كتاب العبر ، وديوان المبتدأ والخبر ، فى أيام العرب والعجم والبربر ، ومن عاصرهم من ذوى السلطان الأكبر » ، (حلب طبعة بولاق سنة ١٨٦٨ م ) . ويشتمل هذا المجلد على ما يلى :

(أولا) خطبة الكتاب أو ديباجته أو افتتاحيته . وتقع فى نحو سبع صفحات (١) . وقد عرض فيها المؤلف ، بعد حمد الله والصلاة والسلام على رسول الله ، لبحوث المؤرخين من قبله ، وذكر طوائفهم ، ووجوه النقص فى بحوثهم ، وأشار الى الأسباب

<sup>(</sup>۱) متقع هي وما عليها من تعليقات في طبعتنا بلجنة البيان العربي في ١٢ صفحة (٢٠٧ - ٢١٨) .

التى دعته الى تأليف الكتاب كله (كتاب العبر) وبين طريقته وأقسامه ، وختم هذه الافتتاحية باهداء نسخة من الكتاب الى أمير المؤمنين أبى فارس عبد العنزيز بن أبى الحسن المرينى واسلطان المغرب الأقصى من سنة ٢٩٧ الى سنة ٢٩٩ هـ ، وهى النسخة التى أتم تحريرها عصر وبعث بها الى السلطان أبى فارس عبد العزيز بن أبى الحسن حوالى سنة ٢٩٩ . أما النسخة الأولى فكان قد أهداها سنة ٢٨٧ الى السلطان أبى العباس أحمد فكان قد أهداها سنة ٢٨٧ الى السلطان أبى العباس أحمد البن أبى عبد الله الحقصى سلطان تونس كما تقدم ) .

(ثانيا) « المقدمة فى فضل التاريخ وتحقيق مذاهبه والالماع لل يعسرض للمؤرخين من المغالط والأوهام وذكر شىء من أسبابها ». وتقع فى نحو ثلاثين صفحة ؛ وعنوانها نفسه موضح لما تشتمل عليه (١)

(ثالثا) « الكتاب الأول (<sup>1</sup>) فى طبيعة العمران فى الخليقة وما يعرض فيها من البدو والحضر والتغلب والكسب والمعاش والصنائع والعلوم و نحوها وما لذلك من العلل والأسباب » . ويقع فى نحو ستمائة وخسين صفحة الله . وهو القسم الرئيسى فيما نسميه الآن « مقدمة ابن خلدون » ويشتمل على ما يأتى :

<sup>(</sup>۱) نقع هذه وما عليها من تعليقان في ثنتين وأربعين صفحة في طبعتنا بلجنة البيان العربي ( ٢١٩ ـ ٢٦٠ ) .

<sup>(</sup>٢) هو كتاب أول بالنسبة الى « كتاب المبر » الذي يشتمل كذلك على كتابين خرين هما الكتاب الثاني والكتاب الثالث ، كما سبق بيان ذلك .

 <sup>(</sup>٣) يقع هو وما عليه من تعليقات في نحو الف ومائتي صفحة في طبعتنا بلجنة البيان ( من صفحة ٢٦١ من الجزء الأول الى آخر الجزء الرابع )

۱ - تمهيد يقع فى نحو سبع صفحات (۱) تكلم فيه كذلك عن التاريخ وموضوعه وأسباب الحطأ فى رواية حوادثه والأسباب التى دعته الى البحث الذى يتضمنه هذا الكتاب الأول من مؤلفه ، وبيس البحوث الستة الرئيسية التى يشتمل عليها هذا الكتاب وموضوع كل بحث .

۲ ستة بحوث رئيسية (سميناها أبوابا) (<sup>(1)</sup> ، تدرس ظواهر الاجتماع الانساني ، وهي :

(الباب الأول) « في العمران البشرى على الجملة » . ويشتمل على ست مقدمات: المقدمة الأولى في أن الاجتماع الانساني ضرورى ؛ والمقدمات الثانية الى الخامسة في بحوث جغرافية وأثر البيئة الجغرافية في ألوان البشر وأخلاقهم وطرق معاشهم ؛ والمقدمة السادسة في الوحى والرؤيا وفي أصناف المدركين للغيب من البشر بالفطرة أو الرياضة وفي حقيقة النبوة والرؤيا والكهانة والعرافين . \_ ويقع هذا الباب في نحو تسعين صفحة (يقع هو وما عليه من تعليقات في ١٢٠ صفحة في طبعتنا بلجنة البيان) .

( الباب الثاني ) « في العمران البدوى والأمم الوحشية والقبائل » ، ويشتمل على تسعة وعشرين فصلا فرعيا . وتعرض

<sup>(</sup>۱) يقع هو وما عليه من تعليقات في ۱۱ صفحة في طبقتنا بلجنة البيان ( ٢٦١ - ٢٧١). •

<sup>(</sup>٢) سماها ابن خلدون « فصولا » وسميناها نحن أبوابا حتى لا تلتبس. بالفصول الفرعية .

الفصول العشرة الأولى من هذا الباب للشعوب البدوية ونشأتها وبعض شئونها الاجتماعية وأصول المدنيات. وتعرض الفصول التسعة عشر الأخيرة لطائفة من نظم الحكم والسياسة المتعلقة بالشعوب البدوية وغيرها. ويقع هذا الباب الثانى كله فى نحو أربعين صفحة (يقع هو وما عليه من تعليقات فى ٥٤ صفحة فى طبعتنا بلجنة البيان).

(الباب الثالث) «فى الدول العامة والملك والحلافة والمراتب السلطانية ». ويشتمل على أربعة وثلاثين فصلا فرعيا بحسب طبعتنا فى لجنة البيان (١) ، تعرض جميعها لنظم الحكم وشئون السياسة . ويقع هذا الباب كله فى نحو مائتى صفحة ( يقع هو وما عليه من تعليقات فى ٣٢٠ صفحة فى طبعتنا بلجنة البيان ) .

(الباب الرابع) «فى البلدان والأمصار وسائر العمران». ويشتمل على اثنين وعشرين فصلا فرعيا تعرض لنشأة المدن والأمصار ومواطن التجمع الانسانى وما تمتاز به المدن عن غيرها من مختلف الوجوه العمرانية والاجتماعية والاقتصادية واللغوية. ويقع هذا الباب فى نحو أربعين صفحة (يقع هو وما عليه من تعليقات فى ثلاث وستين صفحة فى طبعتنا بلجنة البيان).

( الباب الخامس ) « فى المعاش ووجوهه من الكسب والصنائع وما يعرض فى ذلك كله من الأحوال » . ويشتمل على

 <sup>(</sup>١) تزيد طبعتنا عن الطبعات المتداولة بفصل فرعى يشغل نحو أربع صفحات .
 وهو مثبت في بعض النسخ الخطية للمقدمة .

واحد وستين فصلا فرعيا بحسب طبعتنا فى لجنة البيان (1) ، تعرض لمختلف فروع العلوم والفنون والآداب ونظم التربية والتعليم ... وما الى ذلك . ويقع هذا الباب فى نحو مائتين وعشرين صفحة (يقع هو وما عليه من تعليقات فى ٥٠٠ صفحة فى طبعتنا بلجنة البيان) .

#### **- 7** -

# الظاهرات الاجتماعية هي موضوع مقدمة

يعالج ابن خلدون ما نسميه الآن « الظاهرات الاجتماعية » Phénomènes sociaux وما يسميه هو « واقعات العمران البشرى » أو « أحوال الاجتماع الانساني » .

ولم يحاول ابن خلدون أن يعرف هذه الظاهرات أو يبين خصائصها ويميزها عما عداها من الظواهر على النحو الذي عنى به بعض المحدثين من علماء الاجتماع كالعلامة دوركايم Les Régles de كتابه قواعد المنهج الاجتماعي Dwrkheim في كتابه قواعد المنهج الاجتماعي بالتمثيل لها في فاتحة مقدمته اذ يقول: « انه لما كانت طبيعة التاريخ أنه خبر عن مقدمته اذ يقول: « انه لما كانت طبيعة التاريخ أنه خبر عن

<sup>(1)</sup> تزيد طبعتنا عن الطبعات المتداولة بعشرة فصول فرعية ، وهي مثبتة في بعض النسخ الخطية للمقدمة .

الاجتماع الانساني الذي هو عمران العالم ، وما يعرض لطبيعة ذلك العمران من التوحش والتأنس والعصبيات وأصناف التغلبات للبشر بعضهم على بعضهم ، وما ينشأ عن ذلك كله من الملك والدول ومراتبها ، وما ينتحله البشر بأعمالهم ومعاشهم من الكسب والمعاش والعلوم والصنائع وسائر ما يحدث في ذلك العمران بطبيعته من الأحوال ... » (المقدمة ، البيان ٢٦١) ؛ ويقول: « ونحن الآن نبين في هذا الكتاب ما يعرض للبشر في الجتماعهم من أحوال العصران في الملك والكسب والعلوم والصنائع » (المقدمة ، البيان ٢٧٠).

والظواهر الاجتماعية فى تعريفها المجمل عبارة عن القواعد والاتجاهات العامة التى يتخذها أفراد مجتمع ما أساسا لتنظيم شئونهم الجمعية وتنسيق العلاقات التى تربطهم بعضهم ببعض والتى تربطهم بغيرهم .

وتنقسم هذه الظواهر أقساما متعددة باعتبارات مختلفة :

فاذا نظرنا اليها من ناحية وظائفها ، أى الأغراض التى ترمى اليها والنواحى التى تقوم بتنظيمها ، ألفيناها أنواعا مختلفات . فمنها النظم العائلية التى تتعلق بشئون الأسرة وتنسيق العلاقات التى تربط أفرادها بعضهم ببعض وتربطهم بغيرهم وتحدد حقوق كل منهم وواجباته ، وذلك كنظم الزواج والطلاق والقرابة والميراث ... وما الى ذلك . ومنها النظم السياسية التى تتعلق بشئون الحكم فى الدولة وتنسيق سلطاتها وتحديد اختصاصات كل سلطة منها وحقوقها وواجباتها وصلتها

والسلطات الأخرى وبالأفراد والعلاقات التي تربط الدولة بما عداها ... وهلم جرا . ومنها النظم الاقتصادية التي تنجه الي شــئون الثروة فى المجتمع وتحــدد طرائق انتاجها وتداولهــا وتوزيعها واستهلاكها وما يتصل بذلك . ومنها النظم القضائية التي تشرف على شئون المسئولية والجزاء واجراءات التقاضي وما يدخل تحت هذه الأبواب . ومنها النظم الخلقية التي تعني بتمين الفضيلة من الرذيلة والحير من الشر ، وتحدد ما ينبغي أن يكون عليه السلوك والتفكير حتى يأتيا مطابقين للأسس التي ارتضاها العرف الخلقى في المجتمع . ومنها النظم الدينية التي تتعلق بالعقائد وفهم العالم القدسي وما وراء الطبيعة وجميع ما تشتمل عليه الديانة التي يسير عليها المجتمع من قواعد وتعاليم. ومنها النظم اللغوية التي تتعملق بطريقة التفاهم بين أفراد المجتمع ونقل أفكارهم بعضهم الى بعض وتسجيل منتجات القرائح وما يصل اليه التفكير . ومنها النظم التربوية التي تتعلق بالطرق التي يسير عليها المجتمع فى تكوين الجيل الناشىء واعداده للحياة المستقبلة . ومنها النظم الجمالية التي يترسمها المجتمع في شئون الجمال ومظاهر الفن من أدب وشعر وموسيقي وغناء وتصوير .. وما يتصل بهذه الشئون . ومنها نظم « البنائية الاجتماعية » أو « نظم التكتل » أو ما تسميه مدرسة دوركايم Durkheim « بالنظم المورفولوچيـة » أو المورفولوچيـا الاجتماعية La Morphologie Sociale ، التي تنظم الطريقة التي يتجمع بها الأفراد بعضهم مع بعض ، أي تشرف على تنسيق

شئون التكتل نفسه ، كالقواعد التى تنجم عنها ظواهر التكاثف والتخلخل فى السكان بالنسبة للمساحة التى يشغلونها ، وكالقواعد التى تنظم شئون الهجرة من القرى الى المدن ، ومن المدن الى القرى ، ومن الدولة الى خارجها ، لأن الهجرة من الأمور التى تطرأ على التكتل نفسه فتغير من أوضاعه ، وكالنظم التي يسير عليها المجتمع فى انشاء مواطن التجمع كالقرى والمدن والأمصار والمساكن والطرق التى يتبعها فى تصميمها وأشكالها ومرافقها ووظائفها ومواقعها بالنسبة الى الجبال والبحار والأنهار والبحيرات ... وجميع ما يتصل بهذه الشئون .

واذا نظرنا الى الظواهر الاجتماعية من ناحية علاقتها بالتفكير والعمل ظهر لنا أنها تنقسم قسمين . أحدهما يتمثل فى قواعد تشرف على التفكير الانسانى ، أى فى قوالب يوجب المجتمع على الأفراد أن يصبوا فيها تفكيرهم وفهمهم لبعض ظواهر الطبيعة وما وراء الطبيعة ، كالقاعدة الخلقية التى توجب على الفرد أن يعتقد أن الصدق فضيلة وأن الكذب رذيلة . والقسم الآخر يتمثل فى قواعد تشرف على العمل الانسانى ؛ كالقاعدة التى توجب على من يريد الزواج أن يتعاقد فى صورة خاصة مع الطرف الآخر الذى يريد الاقتران به .

واذا نظرنا اليها من ناحية استقرارها وتطورها ظهر لنا أنها تنقسم كذلك قسمين . أحدهما يتمثل فى نظم ثبتت واستقرت وأصبحت جزءا من شريعة المجتمع ، كالنظم العائلية والسياسية والقضائية والدينية والخلقية التى يسسير عليها المجتمع بالفعل .

ويتمثل الآخر في تيارات تطورية لم تستقر بعد ولكنها تشق طريقها نحو الثبات والاستقرار . وذلك أن الظواهر الاجتماعية من سنتها التطور والتغير . فهي تختلف باختلاف المجتمعات ومقتضيات الحياة ، وتختلف في المجتمع الواحد باختلاف عصوره . ويبدو تطورها هذا أول ما يبدو في صورة تيارات تنبعث من المجتمع ، وتحاول أن تغير القديم بادخال عناصر جديدة فيه أو بتحويل مجراه واتجاهه . ولا تنفك هذه التيارات تصارع مع القديم حتى يكتب لها التغلب عليه والاستقرار ، فتصبح حينئذ من النظم الثابتة المستقرة . فهذه التيارات نفسها ، فتصبح حينئذ من النظم الثابتة المستقرة . فهذه التيارات نفسها ، عتبر من الظواهر الاجتماعية ، ما دامت منبعثة من المجتمع نفسه ، ومعبرة عن رغباته ، ومترجمة عن انجاهه ، وما يجنح اليه في شئون حياته و تغيير نظمه .

ويمكننا أن ننظر الى الظواهر الاجتماعية من زوايا أخرى غير هذه الزوايا فنقسمها أقساما أخرى كثيرة . ولكن الزوايا السابقة هي أهم زوايا النظر في هذه الظواهر .

#### \*\*\*

هذا ، ويبدو مما كتبه ابن خلدون في المقدمة أنه كانت لديه فكرة واضحة عن انساع نطاق الظواهر الاجتماعية وشمولها لجميع أنواع الظواهر السابق ذكرها ، وأنه لم يغادر أى قسم من أقسامها الاعرض له بالدراسة .

فعرض فى معظم البابين الأول والرابع من المقدمة للظواهر المتصلة بطريقة التجمع الانسانى ، أى للنظم التى يسبير عليها التكتل الانسانى نفسه ، مبينا فى الباب الأول أثر البيئة الجغرافية فى هذه الظواهر وفى غيرها من شئون الاجتماع . وهذه هى الشعبة التى سماها العلامة دوركايم «المورفولوچيا الاجتماعية» الشعبة التى سماها العلامة دوركايم «المورفولوچيا الاجتماعية» وظن هو وأعضاء مدرسته أنهم أول من عنى بدراسة مسائلها ، وأول من فطن الى خواصها الاجتماعية ، وأول من أدخلها فى وأول من أدخلها فى خلدون بأكثر من خمسة قرون ، وأنه قد وقف على هذه الشعبة خلدون بأكثر من مقدمته .

وعرض ابن خلدون فى الفصــول العشرة الأولى من الباب الثانى للظواهر المتصلة بالبدو والحضر وأصول المدنيات .

وعرض فى الفصول التسعة عشر الأخيرة من الباب الثانى وفى جميع فصول الباب الثالث لنظم الحكم وشئون السياسة. وعرض فى سبعة فصول من الباب الثالث (١) وفى ستة

<sup>(</sup>۱) تتصل هذه الفصول كذلك بشئون السياسة والحكم ، وعناوين هذه الفصول هي : « فصل في الجباية وسبب قلتها وكثرتها » ؛ « فصل في ضرب المكوس أواخر الدولة » ؛ « فصل في أن التجارة من السلطان مضرة بالرعايا » ؛ « فصل في أن نقص أن ثروة السلطان وحاشيته انها تكون في وسط الدولة » ؛ « فصل في أن نقص المطاء من السلطان نقص في الجباية » ؛ « فصل في أن الظلم مؤذن بخراب الممران » ؛ « فصل في وفور العمران آخر الدولة » .

فصول من الباب الرابع <sup>(١)</sup> وفى جميع فصول الباب الخامس للظواهر الاقتصادية .

وعرض فى الباب السادس للظواهر التربوية والعلوم وأصنافها والتعليم وطرقه . ـ وفى أثناء دراسته لظواهر هذا الباب تناول كثيرا من الظواهر الأخرى كالظواهر القضائية والخلقية والجمالية والدينية واللغوية (٢) .

### \*\*\*

وقد عنى ابن خلدون فى أثناء دراسته لكل طائفة من هذه الطوائف أن يدرسها فى حالتى استقرارها وتطورها معا ؛ وأن يمزج بين ما يتمثل منها فى قوالب للتفكير والفهم وما يبدو منها فى صورة نظم للعمل والسلوك .

<sup>(1)</sup> وهى الفصول التى أعطاها هذه العناوين: « فصل فى أن تفاضل الأمصار والمدن فى كثرة الرفه لاهلها ونفاق الاسواق » ؛ « فصل فى اسعار المدن » ؛ « فصل فى اختلاف أحوال الاقطار بالرفه والفقر » ؛ « فصل فى تأثل العقار والضياع » ؛ « فصل فى حاجات المتمولين من أهل الامصار الى الجاه والمدافعة » ؛ « فصل فى اختصاص بعض الامصار بعض الصنائع » .

<sup>(</sup>٢) عرض كذلك للظواهر الدينية وما يتصل بها فى المقدمة السادسة من الباب الأول التى تكلم فيها عن الوحى والرؤيا وأصناف المدركين للغيب من البشر وحقيقة النبوة ... الخ . وعرض كذلك للظواهر اللفوية فى الفصل الثانى والعشرين من الباب الرابع الذى تكلم فيه على لغات أهل الأمصاد .

## اغراض مقدمة ابن خلدون فكرة القانون والجبرية فى الظواهر الاجتماعية وعلاقتها بهذه الأغراض

يرمى ابن خلدون فى مقدمته من وراء دراسته للظواهر الاجتماعية الى الكشف عن القوانين التى تخضع لها هذه الظواهر فى نشأتها وتطورها وما يعرض لها من أحوال.

وتطلق كلمة القوانين فى العرف العلمى على الأصول العامة التى تبين ارتباط الأسباب بحسبباتها والمقدمات بنتائجها اللازمة ، أو بعبارة أخرى : التى تنبىء بحدوث نتائج معينة لازمة اذا حدثت أسباب خاصة وترجع النتائج الحادثة الى أسبابها ، أو كما يقول منتسكيو Montesqieu « التى تعبر عن العلاقات الضرورية التى تنجم عن طبائع الأشياء .

Les Lois sont les rapports necessaires qui résultent de la nature des choses

فما يقرره علماء الطبيعيات والرياضيات من القواعد التي تبين علاقة السبية اللازمة بين أمرين أو أكثر يصدق عليه اسم القوانين ، وذلك كقانون الجذب العام ، وقانون أرشميدس

وقانون بويل فى الطبيعيات ، وكفوائين الربح وتساوى المثلثين وضرب عدد فى عدد فى الرياضيات.

### \*\*\*

هذا ، وقد فطن الانسان منذ عصور سحيقة فى القدم الى خضوع الكواكب والنجوم فى بزوغها وسيرها وأفولها لقوانين ثابتة مطردة هدته الى ذلك مشاهداته اليومية وملاحظاته لاطراد النظام الذى تسير عليه هذه الأجرام . وعلى هذه المشاهدات أسس علم من أقدم العلوم التى عرفها بنو الانسان وهو علم الفلك .

ومع ارتقاء الفكر الانساني أخذ الاعتقاد بخضوع الظواهر لقوانين ثابتة يتسع نطاقه قليلا قليلا حتى شمل جميع نواحي الطبيعة وجميع مظاهر الحياة ، وحفز الباحثين على انشاء علوم الطبيعة والكيمياء والجغرافيا وعلم الحياة (البيولوچيا) وعلم الحيوان وعلم النبات وعلم وظائف الأعضاء (الفيزيولوچيا) وما الى ذلك من البحوث التي لم تغادر ظاهرة من ظواهر الطبيعة ولا ناحية من نواحي النمو الاكشفت عما يسيطر عليها من قوانين.

وفى أثناء ذلك ، بل من قبل ذلك ، فطن الانسان الى القوانين التى يخضع لها الكم من حيث انه مقيس أو معدود ، فأنشئت علوم الرياضة من حساب وهندسة وجبر وحساب مثلثات ... وهلم جرا .

ولم يمض على ذلك أمد طويل حتى تمكن العلماء من الوقوف على القوانين التى تخضع لها الظواهر النفسية الفردية فى بنى الانسان كظواهر التذكر والتخيل وتداعى المعانى والادراك الحسى والحكم والاستدلال والانفعال والعواطف والارادة ... وهلم جرا . وعلى هذا الأساس أنشىء علم النفس (السيكولوچيا) .

أما الظواهر الاجتماعية فانه لم يفطن أحد من قبل ابن خلدون الى جبرية حوادثها وخضوعها لقوانين ثابتة مطردة كالقوانين التى تخضع لها ظواهر الطبيعة والرياضة ؛ وبالتالى لم يعن أحد من قبله بالكشف عن هذه القوانين .

## - , **{** | -

## البحوث الاجتماعية قبل ابن خلدون

والفرق بينها وبين بحث ابن خلدون فى المقدمة دراسة ابن خلدون فى المقدمة جاءت بعلم جديد هو «علم الاجتماع»

ومن ثم سلك الباحثون من قبل ابن خلدون فى دراستهم للظواهر الاجتماعية طرقا تختلف اختلافا جوهريا عن الطرق التى سلكها علماء الطبيعة والرياضة فى دراستهم لظواهر علومهم ، واتجهوا فى علاجها وجهات لا تقوم على الاعتقاد بخضوعها

لقــوانين ، ولا تؤدى الى الكشف عن طبيعتها وما يترتب على هذه الطبيعة بطريق اللزوم .

وترجع الطرائق التي سلكوها في دراسة هذه الظاهرات اللي ثلاث طرائق:

(احداها) الطريقة التاريخية الخالصة التي يقتصر أصحابها على وصف هذه الظواهر وبيان ما كانت عليه وما هي عليـــه ، بدون أن يحاولوا استخلاص شيء من هذا الوصف فيما يتعلق بطبيعة الظواهر وقوانينها . وقد سار على هذه الطريقة جميع المؤرخين من قبل ابن خلدون ؛ فنراهم في أثناء علاجهم لمسائل التاريخ العام ، يعرجون من حين لآخر ، وبحسب المناسبات ، على نظم السياسة والقضاء والاقتصاد والأسرة والتربية واللغة وما الى ذلك من ظواهر الاجتماع ، فيصفون ما كانت عليه في الشعب الذي يدرسون تاريخه أو في الشعوب التي يدرسون تاريخها . وسار على هذه الطريقة كذلك طائفة ممن درســوا تاريخ ظواهر الاجتماع في صورة مستقلة عن حوادث التاريخ العام، فجعلوا موضوع دراستهم مجموعة معينة منهذه الظواهر كظواهر السياسة أو القضاء أو الاقتصاد أو التربية أو الدين . فقد اقتصر هؤلاء كذلك على وصف هذه الظواهر وبيان ما كانت عليه وما هي عليه . وذلك كما فعل ابن حزم في دراسته للملل والنحل ، وكما فعل الفقهاء في دراستهم للشرائع ، وكما فعل الباحثون في تاريخ التشريع أو تاريخ القضاء ... وما الى ذلك . ( والطريقة الثانية ) هي طريقة الدعوة الى المبادىء التي

تقررها الظواهر الاجتماعية وتقرها معتقدات الأمة ونظمها وتقاليدها ، ويرتضيها عرفها الحلقى ، وذلك ببيان محاسنها ، وترغيب الناس فيها ، وتثبيتها فى نفوسهم ، وحثهم على التمسك بها ، وتحذيرهم من تعدى حدودها ، وما يجب أن يسلكوه فى تطبيقها ... وهلم جرا . وهذه هى الطريقة التى سلكها علماء الدين والخطابة والأخلاق وبعض الباحثين فى شئون السياسة والملك ، كابن مسكويه فى كتاب «تهذيب الأخلاق » ، والغزالى فى كتاب «احياء علوم الدين » وابن قتيبة الدينورى فى كتابه «عيون الأخبار » ، والماوردى فى كتابه «الأحكام السلطانية » و « الوزارة وسياسة الملك » والطرطوشى فى كتابه «سراج الملوك » ، وابن طباطبا الطقطقى فى كتابه «الفخرى فى الآداب السلطانية والدول الاسلامية » .

( والطريقة الثالثة ) التي سلكها بعض الباحثين من قبل ابن خلدون في دراسة الظواهر الاجتماعية هي التي يوجه أصحابها كل عنايتهم الي ما ينبغي أن تكون عليه هذه الظواهر بحسب المباديء المثالية التي يرتضيها كل منهم ؛ كما فعل أفلاطون في كتابيه « الجمهورية » و « القوانين » ، وأرسطو في كتابيه « الأخلاق » و « السياسة » ، والفارابي في كتابه « آراء أهل المدينة الفاضلة » . فقد عمل كل واحد من هؤلاء على بيان ما ينبغي أن يكون عليه المجتمع في مختلف ظواهره الاجتماعية حتى يكون مجتمعا فاضلا في نظره بحسب ما يذهب اليه من آراء حتى يكون مجتمعا فاضلا في نظره بحسب ما يذهب اليه من آراء

فلسفية عن الفضيلة والرذيلة ومقومات الحكم ومختلف شئون الاجتماع .

### \*\*\*

ويبقى بعد ذلك كله وجه آخر لدراسة الظواهر الاجتماعية لم يعرض له أحد من قبل ابن خلدون ، مع أنه أهم هذه الوجوه جميعا وأحقها بالبحث ، وذلك أن تدرس هذه الظواهر لا لمجرد وصفها ، ولا للدعوة اليها ، ولا لبيان ما ينبغى أن تكون عليه ، ولكن لتحليلها تحليلا يؤدى الى الكشف عن طبيعتها والأسس التى تقوم عليها والقوانين التى تخضع لها ، أى أن تدرس كما يدرس العلماء ظواهر الفلك والطبيعة والكيمياء ووظائف الأعضاء وما الى ذلك من مسائل العلوم .

وهذا الوجه من الدراسة لا يتاح الا لمن ثبت لديه أن الظواهر الاجتماعية لا تسير حسب الأهواء والمصادفات ، ولا حسب ما يريده لها الأفراد ، وانما تسير فى نشأتها وتطورها ومختلف أحوالها حسب قوانين ثابتة مطردة ، كالقوانين الخاضع لها القمر فى تزايده وتناقصه ، والنهار والليل فى اختلافهما باختلاف الفصول . وهذه الحقيقة لم يصل اليها تفكير أحد من قبل ابن خلدون ، بل ان نقيضها كان هو المسيطر على أفكارهم جميعا . فقد كان المعتقد أن ظواهر الاجتماع خارجة عن نطاق القوانين وخاضعة لأهواء القادة وتوجيهات الزعماء والمشرعين ودعاة الاصلاح . ولذلك لم يكن من الممكن حينئذ أن تدرس

الظواهر الاجتماعية على الوجبه الذي تدرس به الطبيعيات والرياضيات

ولكن ابن خلدون قد هدته مشاهداته وتأملاته العميقة لشئون الاجتماع الانساني الى أن الظواهر الاجتماعية لا تشذ عن بقيمة ظواهر الكون، وأنها محكومة في مختلف مناحيها بقوانين طبيعية تشبه القوانين التي تحكم ما عداها من ظواهر الكون ، كظواهر الفلك والطبيعة والكيمياء والحيوان والنبات. ومن ثم رأى أنه من الواجب أن تدرس هذه الظواهر دراسة

وضعية كما تدرس ظاهرات العلوم الأخرى للوقوف على طبيعتها وما يحكمها من قوانين . وعلى هـــذا البحث وقف دراسته في

فمن بحوث ابن خلدون في المقدمة يتألف اذن علم جديد لم يعرض له أحد من قبل . وقد سماه ابن خلدون « علم العمران البشري » أو « الاجتماع الانساني » وهو العلم الذي نسميه الآن « السوسيولوچيا »La Sociologie أو « علم الاجتماع » ؛ لأن قوام هذا العلم هو دراسة الظواهر الاجتماعية للكشف عن القوانين التي تخضع لها .

وفى هذا يقول ابن خلدون نفسه: « وكأن هذا علم مستقل بنفسه ، فانه ذو موضوع وهو العمران البشرى والاجتماع الانساني ، وذو مسائل وهي بيان ما يلحقه من العوارض الذاتية واحدة بعد أخرى . وهذا شأن كل علم من العلوم وضعيا كان أو عقليا » (المقدمة ، البيان ٢٦٥) ويقصد ابن خلدون من كلمة « العوارض الذاتية » أو هي الكلمة التي «ما يلحق المجتمع من العوارض لذاته » ، وهي الكلمة التي استعملها هنا وفي مواطن أخرى كثيرة من مقدمته ، ما نقصده خمن من كلمة « القوانين » . ويتضح قصده هذا أمما كتبه في الفصل الحاص بعلم الهندسة اذ يقول : « هذا العلم هو النظر في المقادير ، اما المتصلة كالحطوط والسطح والجسم ، واما المنفصلة كالأعداد ، وفيما يعرض لها من العوارض الذاتية ، مثل أن كل كالأعداد ، وفيما يعرض لها من العوارض الذاتية ، مثل أن كل مثلث فزواياه مشل قائمتين ، ومشل أن كل خطين متوازيين لا يلتقيان في وجه ولو خرجا الي غير نهاية ، ومثل أن كل خطين متقاطعين فالزاويتان المتقابلتان منهما متساويتان ، ومشل أن الأربعة مقادير المتناسبة ضرب الأول منها في الرابع كضرب الأاني في الثالث » ( المقدمة ، البيان ١٠٩٧ ) .

ويقرر ابن خلدون نفسه أن دراسة ظواهر الاجتماع على هذا الوجه لم يسبقه اليها أحد فيما يعلم . وفي هذا يقول: « واعلم أن الكلام في هذا الغرض مستحدث الصنعة ، غريب النزعة ، غزير الفائدة ، أعثر عليه البحث ، وأدى اليه الغوص . وليس من علم الخطابة الذي هو أحد العلوم المنطقية ، فان موضوع الخطابة أنما هو الأقوال المقنعة النافعة في استمالة الجمهور الى رأى أو صدهم عنه » ( يشير بذلك الى طريقة التخذت من قبله في در سة شئون الاجتماع ، وهي الطريقة التي سميناها «طريقة الدعوة الى المبادىء » » « «ولا هو أيضا من علم السياسة المدنية هي تدبير المتزل أو علم السياسة المدنية هي تدبير المتزل أو

المدينة بما يجب بمقتضى الأخلاق والحكمة ليتحمل الجمهور على السياسة . ويشير أبن خلدون بذلك الى طريقة أخرى الخذت من قبله في دراسة شئون الاجتماع ، وهي الطريقة التي قلنا أن أصحابها يوجهون كل همهم الى بيان ما ينبغى أن تكون عليه هذه الشئون من وجهة نظرهم ) . « فقد خالف موضوعه موضوع هذين الفنين اللذين رعا يشبهانه » . ونزيد نحن على ما قاله : بأن موضوعه قد خالف كذلك موضوع البحوث التاريخية الخالصة التي تقتصر علىوصف الظواهر وبيان ماكانت عليه وما هي عليه ؛ وهو أحد الاتجاهات الشلاتة التي سلكها الباحثون من قبل ابن خلدون في دراسة ظواهر الاجتماع . ويتابع ابن خلدون حديثه فيقول : « وكأنه علم مستنبط النشأة أي ولعمري لم أقف على الكلام في منحاه الأحد من الخليقة ، ما أدرى لغفلتهم عن ذلك ? وليس الظن بهم » . ثم يعقب على ذلك بعبارة يبدو فيها تحفظ العلماء وتواضعهم فيقول : « ولعلهم كتبوا في هذا الغرض واستوفوه ، ولم يصل الينا ، فالعلوم كثيرة ، والحكماء في أمم النوع الانساني متعددون ، وما لم يصل الينا من العلوم أكثر مما وصل » ( المقدمة ، البيان ٢٦٦ ) . . . .

### \*\*\*

والحقيقة أننا لم نعثر الى الآن على بحث سابق لبحوث ابن خلدون قد تناول ظواهر الاجتماع في مجموعها ، وعلى أنها شعية

مستقلة ، ودرسها كما تدرس العلوم الرياضية والطبيعية ظواهرها ، أى للكشف عن طبيعتها وما تخضع له من قوانين .

#### **- 0 -**

# الأسياب التي دعت ابن خلدون إلى إنشاء هذا العلم الجديد

كان أهم سبب دعا ابن خلدون الى انشاء هذا العلم الجديد هو حرصه على تخليص البحوث التاريخية من الأخبار الكاذبة وعلى انشاء أداة يستطيع بفضلها الباحثون والمؤلفون فى علم التاريخ أن عيزوا بين ما يحتمل الصدق وما لا يمكن أن يكون صادقا من الأخبار المتعلقة بظواهر الاجتماع ، فيستبعدوا ما لا يحتمل الصدق استبعادا تاما من أول الأمر ، وتقتصر جهودهم وتحرياتهم التاريخية على القسم الثاني وحده ، وهو ما يحتمل الصدق ، أى ما يمكن وقوعه من شئون الاجتماع الانساني وحوادثه .

وذلك أن ابن خلدون قد رأى أن كتب المؤرخين من قبله قد اشتملت على كثير من الأخبار غير الصحيحة ، وأنه من الواجب أن يتخلص التاريخ من هذه الطائفة من الأخبار حتى يعطى صورة صادقة لأحوال المجتمعات ، وحتى لا تختلط في أذهان الناس الحقائق الصادقة بالأمور الملفقة الزائفة . \_ ورأى

أنه لعلاج ذلك يجب البحث عن الأسباب التي تدعو الى الكذب في الأخبار أو الى نقل أخبار غير صحيحة ، فانه متى وقفنا على هذه الأسباب أمكننا علاجها واتقاء ما يصدر عنها . وقد هداه تأمله في مؤلفات المؤرخين من قبله وما اندس فيها من حوادث غير صحيحة الى أن أسباب الكذب في الخبر وقبول الخبر غير الصحيح ترجع الى ثلاث طوائف :

( الحداها ) تتمثل في أمور ذاتية تنعلق بشخص المؤرخ وميوله وأهوائه وميول من ينقل عنهم وأهوائهم ومدى انقياده الى هذه الميول والأهواء وتصديقه ما يصدر عنها . ومن ذلك « التشيعات للآراء والمذاهب. فان النفس اذا كانت على حالة من الاعتدال في قبول الخبر أعطته حقه من التمحيص والنظر ٤ حتى يتبين صدقه من كذبه . واذا خامرها تشيع لرأى أو نحلة قبلت ما يوافقه من الأخبار لأول وهلة ، وكان ذلك الميل والتشيع غطاء على عين بصيرتها من الانتقاد والتمحيص ، فتقع في قبول الكذب ونقله ». ومن ذلك أيضا « تقرب الناس في الأكثر لأصحاب التجلئة والمراتب بالثناء والمدح وتحسين الأحوال واشاعة الذكر » فينسبون اليهم من الأعمال والمآثر ما ليس لهم « وتستفيض الأخبار بها على غير حقيقة . فالنفوس مولعة بحب الثناء ، والناس متطلعون الى الدنيا وأسبابها من جاه أو ثروة ، وليسوا في الأكثر راغبين في الفضائل ولا متنافسين في

أهلها » (1) وذلك كما يحدث فيما يكتبه كثير من المؤرخين عن الأسرات المالكة والبيوتات الكبيرة في عصور حكمها ومجدها .

وعلاج هذه الطائفة من الأسباب يكون بتجرد نفس المؤرخ من الهوى والتشيع وعوامل الانحراف عن الحق ، وأن يقدم على بحوث التاريخ بدون رأى مبيئت من قبل ، وأن بعنى بتمحيص كل خبر تحوطه ريبة من هوى أو تشيع لرأى أو تزلف لعظيم .

(وثانيتها) تنمثل فى الجهل بالقوانين التى تخضع لها الظواهر الطبيعية كظواهر الفلك والكيمياء والطبيعة والحيوان والنبات وما الى ذلك . فكثيرا ما يجهل المؤرخون هذه القوانين فيسجلون أخبارا تحكم هذه القوانين باستحالة حدوثها . فمن ذلك مثلا «ما نقله المسعودى عن الاسكندر لما صدته دواب البحر (الشياطين البحرية) عن بناء الاسكندرية وكيف اتخذ تابوت الحشب وفى باطنه صندوق الزجاج وغاص به الى قعر البحرحتى رسم صور تلك الدواب الشيطانية التى رآها وعمل تماثيلها من أجساد معدنية ونصبها حذاء البنيان ، ففرت تلك الدواب حينما خرجت وعاينتها ، وتم له بناؤها (بناء الاسكندرية) فى حكاية خرجت وعاينتها ، وتم له بناؤها (بناء الاسكندرية)

<sup>(</sup>۱) المقدمة (البيان) ۲۹۲ ، ۲۹۲ ، ذكر أبن خلدون الأمرين اللذين ضربنا بهما المثل في هذه الطائفة وهما التشيع للآراء والمذاهب والتزلف للناس على انهما شيئان متفصلان ، والحقيقة انهما يرجعان الى أصل واحد كما بينا ، والى هذا الاصل ترجع أدبعة أمور أخرى ذكرها ابن خلدون في أسباب الكذب في الأخبار ، وهى: الثقة بالناقلين ؟ وتوهم الصدق فيهم ؟ واللمول عن المقاصد ؟ والجهل بما يدخل الأخبار من التلبيس والتصنع ،

طويلة من أحاديث خرافة مستحيلة » ... وذلك « أن المنغمس في الماء ، ولو كان في الصندوق ، يضيق عليه الهواء للتنفس الطبيعي وتسخن روحه بسرعة لقلته ، فيفقد صاحبه الهواءالبارد المعدل لمزاج الرئة والروح القلبي ويهلك مكانه (١) . وهذا هو السبب في هلاك أهل الحمامات اذا أطبقت عليهم من الهواء البارد والمتدلين في الآبار والمطامير العميقة المهوى اذا سخن هواؤها بالعفونة ولم تداخلها الرياح فتخلخلها ، فان المتدلى فيها يهلك لحينه » (المقدمة ، البيان ٣٦٣) .

وعلاج هذه الطائفة من الأخبار يكون بالمام المؤرخين بالعلوم الطبيعية وقوانينها واستبعاد كل ما يتنافى مع هذه القوانين . فلو كان المسعودى واقفا على علم وظائف الأعضاء وقوانينه وطبيعة التنفس فى الانسان والحيوان ما نقل هذا الخبر المستحيل عن الاسكندر .

ولا عذر للمؤرخين فى الجهل بهذه العلوم وقوانينها ؟ لأن العلوم الطبيعية أى العلوم التى تدرس ظواهر الطبيعة ، كانت قد وصلت فى عهد ابن خلدون الى درجة كبيرة من النضج ، وكان علماؤها قد اهتدوا الى كشف طائفة كبيرة من القوانين التى تخضع لها ظواهر بحوثهم . فلا عذر للمؤرخين فى الجهل بهذه القوانين ، ولا عذر لهم فيما رووا من أخبار تتعارض معها . فقد كان الواجب عليهم قبل أن يبدءوا بحوثهم التاريخية

<sup>(</sup>۱) لم تكن الفواصات قد اخترعت بعد في عهد أبن خلدون ، ومن باب أولى لم تكن معروفة في عهد الاسكندر الاكبر الذي يتحدث عنه المسعودي •

أن يكونوا على المام بالنتائج التي انتهى الى كشفها الباحثون في العلوم الطبيعية .

( وثالثتها ) تنمثل في الجهل بالقوانين التي تخضع لها ظو اهر الاجتماع الانساني . وذلك أن الظواهر الاجتماعية لا تسير حسب الأهواء والمصادفات ، وانما تحكمها قوانين ثابتة مطردة شأنها في ذلك شــأن الظواهر الطبيعية . وفي هذا يقــول ابن خلدون : « ومن الأسباب المقتضية له أيضا ( أي المقتضية للكذب في الأخبار) الجهل بطبائع الأحوال في العمران ، فان كل حادث لابد له من طبيعة تخصمه في ذاته وفيما يعسرض له من أحواله . فاذا كان السامع عارفا بطبائع الحوادث والأحوال في الوجود ومقتضياتها أعانه ذلك فى تمحيص الحبر على تمييز الصدق من الكذب » (المقدمة ، البيان ٢٦٢). وأما اذا اعتمد فى الأخبار « على مجرد النقل ، ولم تُحكّم ... طبيعة العمران والأحوال في الاجتماع الانساني ... فرعا لم يؤمن من العثور ومزلة القدم والحيد عن جادة الصواب » ( المقدمة ، البيان ٢١٩ ) .

وهذا هو ما حدث بالفعل . فقد نشاً عن جهل المؤرخين بالقوانين التى تخضع لها الظواهر الاجتماعية أن زلت أقدامهم وحادوا عنجادة الصواب ، فسجلوا أخبارا تحكم هذه القوانين باستحالة حدوثها لتنافرها مع طبيعة العمران والاحوال فى الاجتماع الانسانى . فمن ذلك مثلا « ما نقله المسعودى وكثير من المؤرخين عن جيوش بنى اسرائيل وأن موسى أحصاهم فى

التيه (۱) ، بعد أن أجاز من يطيق حمل السلاح خاصة من ابن عشرين فما فوقها ، فكانوا ستمائة ألف أو يزيدون » (۱) . – فان هذا الرقم تحكم القوانين التي يخضع لها تزايد السكان فى المجتمع الانساني بعدم امكان صحته « فالذي بين موسى واسرائيل انما هو أربعة آباء على ما ذكره المحققون ، فانه موسى ابن عمران بن يصهر بن قاهث بفتح الهاء وكسرها ابن لاوى بكسر الواو وفتحها ابن يعقوب ، وهو اسرائيل الله ، هكذا نسبته في التوراة (۱) . والمدة بينهما على ما نقله المسعودي قال : دخل اسرائيل مصر مع والده الأسباط وأولادهم حين أتوا الى

<sup>(</sup>۱) يطلق التيه على المدة التى قضاها بنو اسرائيل ضاربين فى صحراء سينا والمناطق المتاخمة لها ، متنقلين فى أرجائها ، « تأثهين » حسب تعبير القرآن الكريم ، فى دروبها وفيافيها ، وتبلغ هذه المدة ، حسب نص القرآن الكريم ، أربعين سنة ، تبدأ بخروج بنى اسرائيل من مصر ، وتنتهى باستيلائهم على بلاد كنعان ، وفى هذا يقول الله تعالى فى كتابه الكريم ، بعد تصوير رائع للحواد الذى جرى بين موسى وقومه أذ يستحثهم على دخول الارض المقدسة وهم يتقاعسون عنها خوفا من أهلها ( آيات ، ۲ ص من سورة المائدة ) : « قال فانها محرمة عليهم أربعين سنة يتيهون فى الأوض » ( آية ۲ من سورة المائدة ) .

<sup>(</sup>۲) المقدمة ( البيان ) ۲۲۰ . ولعل المسعودي قد اعتمد في ذلك على ما ورد في الفقرة ۳۷ من الاصحاح ۱۲ من سفر الخروج ، فقد جاء فيها أن عدد بني اسرائيل عند خروجهم من مصر كانوا ستمائة الف من الرجال غير الاطفال .

<sup>(</sup>۳) المذكور في التوراة أنه موسى بن أمرام Amram بن قيهاث Levi ابن لاوى Levi بن يعقوب ، فبينه وبين يعقوب ثلاثة آباء لا أربعة ، وليسن من بين آبائه يصهر الذي ذكره ابن خلدون ، (انظر فقرات ۱۲ ، ۱۸ ، ۲۰ من اصحاح ۲ من سفر الخروج) وانما يصهر هذا Jitsehar هو احد اخوة أمرام لا أبوه (انظر فقرة ۱۸ ، اصحاح ۲ ، سفر الخروج) ، وتذكر هذه الفقرات نفسها أن لاوى عاش ۱۳۷ سنة ، وقيهاث ۱۳۳ سنة ، وأمرام ۱۳۷ سنة ،

يوسف سبعين نفسا (1) ؛ وكان مقامهم بمصر الى أن خرجوا مع موسى عليه السلام الى التيه مائتين وعشرين سنة (<sup>7)</sup> ، تتداولهم ملوك القبط من الفراعنة . ويبعد أن يتشعب النسل فى أربعة أجيال الى مثل هذا العدد » (<sup>7)</sup> بحسب القوانين التى يسير عليها التزايد فى النوع الانسانى (<sup>1)</sup> . فلو كان المسعودى على علم

<sup>(</sup>۱) هذا متفق مع ما ذكرته التوراة ( انظر فقرة ۲۷ من الاصحاح ۲) من سفر لتكوين ) .

<sup>(</sup>۲) المذكور في التوراة أن مقامهم بمصر كان ٣٠٠ سنة ( انظر الفقرة . ٤ ) الصحاح ١٢ ، سفر الخروج ) ، ولا غرابة في أن يكونوا قد قضوا بمصر هذه المدة الطويلة مع أن بين موسى ويعقوب ثلاثة آباء فقط ، لان التوراة تذكر أن أبوين من هؤلاء قد عاش كل منهما ١٣٧ سنة وأن الثالث عاش ١٣٣ سنة .

<sup>(</sup>٣) القدمة ، البيان ، ٢٢ ، ٢٢١ .

<sup>(</sup>٤) استخلص مالتس Malthus ( من علماء الاقتصاد الانجليز ١٧٦٦ ـ ١٨٤٣ م ويعسب من المنشئين لعلم الديموجرافيا أو علم احصاء السكان ) من دراساته لظاهرة التزايد في النوع الإنساني في كتابه « تزايد السيكان Increase of Population » الذي ظهر سينة ١٨٠٣ ، أن السيكان يتزايدون كل خمس وعشرين سنة بنسبة متوالية هندسية ( ١ ، ٢ ، ٤ ، ٨ ، ١٦ ، ٣٢ . . . الخ) إذا لم يعق تزايدهم أي عائق خارجي ، وبمقتضى هذا القانون يصل عدد بني اسرائيل رجالا ونساء وأطفالا بعد مائتين وعشرين سنة الى نحو ستة وثلاثين ألفا (٣٥٨٤٠) على فرض أن تزايدهم لم يعقه في أثناء اقلمتهم بمصر أي عائق خارجي ( وهذا غير مسلم به ؛ لأنهم في أواخر مقامهم بمصر \_ كما يذكر القسرآن الكريم ويدكره العهد القديم نفسه ، وكما يشنير إلى ذلك ابن خلدون في عبارته التي نعلق عليها - كانوا يسامون سوء العداب ويدبح أبناؤهم وتستحيى نساؤهم ) . فأين هذا مما ذكره المسعودي من أن أفراد جيشهم وحده كانوا أكثر من ستمائة ألف ؟! ومن هذا يظهر أن ابن خلدون كانت لديه فكرة واضحة عن قوانين تزايد السكان قبل أن يظهر مالتس بأكثر من أربعة قرون ، وأن كان لم يعن في مقدمته بتحرير هذه الفكرة ووضعها في صيفة دقيقة وفي صورة قانون كما فعل مالتس . \_ هذا ، واذا ذهبنا الى أن مقام بني اسرائيل بمصر الى أن خرجوا مع موسى كان ٤٣٠ سنة \_

بالقوانين التي تخضع لها ظواهر الاجتماع الانساني ما وقع في مثل هذا الخطأ .

غير أن للمؤرخين العدر في الجهل بهذه القوانين ، ولهم العدر تبعا لذلك في هذا النوع من الأخطاء . وذلك أنه الى عهد ابن خلدون لم تكن هذه القوانين قد اكتشفت بعد . لأن ظاهرات الاجتماع لم تدرس من قبله دراسة وضعية ترمى الى بيان طبيعتها وما تخضع له من قوانين ؛ وانما درست لأغراض أخرى كمحرد وصفها أو بيان ما ينبغي أن تكون عليه أو بيان الوسائل المؤدية الى اصلاحها أو الى تثبيتها في النفوس ... وما الى ذلك من الأغراض العملية التي تدخل ، كما يقول ابن خلدون ، في باب السياسة المدنية أو في باب الخطابة . ولما كانت القوانين التي تخضع لها ظواهر الاجتماع غير مكتشفة ولا معروفة ، فلم يكن اذن تمة عاصم للمؤرخين في الوقوع في هذا النوع من الأخطاء وهو قبول أخبار لا توائم هذه القوانين . ولا تمكن عصمتهم من ذلك الا بالكشف عن هذه القوانين . فحينئذ عكن للمؤرخين أن يلموا بها ، وأن يعرضوا عليها ما يصل اليهم من أخبار . فما وجدوه مخالفا لها نبذوه وحكموا بزيفه وبطلانه ؛ وما وجدوه جائز الوقوع بحسب هذه القوانين حكموا بجواز وقوعه وتحروا عن

\_ بحسب رواية سفر الخروج (اصحاح ۱۲ آية ٤٠) أمكن أن يبلغ مجموعهم زهاء أربعة ملايين بحسب قانون مالتس (٣,٩٧٥,٠٤٠) فيمكن أن يبلغ جيشهم سبعمائة الف ، \_ غير أن الاعتراض على المسعودي ، على الرغم من ذلك ، لايزال قائما ؛ لانه قد ذكر الرقم السبابق مع تقريره أن المدة التي انقضيت عليهم كانت مائتين وعشرين سنة .

صدقه بطرق التحريات التاريخية المعروفة . ولا يمكن الكشف عن هذه القوانين الا بدراسة الظواهر الاجتماعية دراسة وضعية ترمى الى توضيح طبيعتها وبيان العلاقات التي تربطها بعضها بعض وتربطها بغيرها وما ينجم عن هذه العلاقات من نتائج في نشأتها وتطورها واختلافها باختلاف المجتمعات والعصور .

ولما كان ابن خلدون حريصا على تخليص البحوث التاريخية من الأخبار الكاذبة وعلى عصمة المؤرخين من الوقوع فى الخطأ، فقد قام هو نفسه بانشاء هذه الدراسة الجديدة لظاهرات الاجتماع، وقام هو نفسه، فى ضوء هذه الدراسة بالكشف عن القوانين التى تخضع لها هذه الظاهرات. ومن هذه الدراسة يتألف علم جديد سماه ابن خلدون بعلم العمران أو علم الاجتماع الانسانى ؛ وقرر أنه بحسب معلوماته وما وصل اليه من مؤلفات بلم يسبقه أحد اليه .

وفى هذا يقول أبن خلدون: « فالقانون فى تمييز الحق من الباطل فى الأخبار بالامكان والاستحالة أن ينظر فى الاجتماع البشرى الذى هو العمران، ونميز ما يلحقه لذاته وبمقتضى طبعه، وما يكون عارضا لا يعتد به، وما لا يمكن أن يعرض له. واذا فعلنا ذلك كان ذلك لنا قانونا فى تمييز الحق من الباطل فى الأخبار، والصدق من الكذب، بوجه برهانى لا مدخل للشك فيه. وحينئذ فاذا سمعنا عن شىء من الأحوال الواقعة فى العمران علمنا ما نحكم بقبوله مما نحكم بتزييفه. وكان ذلك لنا معيارا صحيحا يتحرى به المؤرخون طريق الصواب فيما ينقلونه. وهذا

هو غرض الكتاب الأول من تأليفنا (يقصد الكتاب الأول من مؤلفه العبر ، وهو أكبر قسم مما نسسميه الآن بمقدمة ابن خلدون). وكأن هذا علم مستقل بنفسه ... وكأنه علم مستنبط النشاة ، ولعمرى لم أقف على الكلام فى منحاه لأحد من الخليقة ... الخ » (المقدمة ، البيان ٢٦٥ ، ٢٦٦).

### \*\*\*

وهذه الفائدة التي يحققها العلم الحديث وهي عصمة المؤرخين من الوقوع في الأخطاء ومن قبول الأخبار التي تحكم طبيعة العمران باستحالة حدوثها ، هي فائدة غير مباشرة وغير ذاتية ، وان كانت على رأس الأسباب التي دعت ابن خلدون الى انشاء هذا العلم . أما فائدته المباشرة ، أي غرضه الذاتي ، فيتمثل في الوقوف على طبيعة الظواهر الاجتماعية وما يحكمها من قوانين . وكذلك شأن جميع العلوم : فالغرض الذاتي والمباشر لكل علم هو مجرد الوقوف على طبيعة طائفة من الظواهر والالمام بقوانينها ، وبجانب هذا الغرض المباشر يحقق كل علم أغراضا أخرى كثيرة غير مباشرة . والي هذا المعنى يشير ابن خلدون اذ يقول : « وان كانت كل حقيقة متعقلة طبيعية يصلح أن يبخث عما يعرض لها من العوارض لذاتها (أيأن يبحث عن قوانينها) (١) عما يعرض لها من العوارض لذاتها (أيأن يبحث عن قوانينها) (١) وجب أن يكون باعتبار كل مفهوم وحقيقة علم من العلوم

<sup>(</sup>۱) انظر تفسير ابن خلدون نفسه لما يقصده من كلمة « العوارض اللاتية » في أواخر الفقرة } من هذا الفصل •

يخصه ... وهذا (أى علم العمران) انما ثمرته (غير المباشرة) في الأخبار فقط (أى في تصحيح الأخبار والعصمة عن قبول الزائف منها وما لا يمكن حدوثه بحسب طبائع الأشياء) ... وان كانت مسائله في ذاتها وفي اختصاصها شريفة (أى وان كان غرضها الذاتي، وهو الوقوف على طبيعة الظواهر الاجتماعية وما تخضع له من قوانين ، غرضا شريفا) (1).

 $-\mathcal{L}$ 

## التطور هو سنة الحياة الاجتماعية

فى نظر ابن خلدون وهو أساس بحثه فى ظواهر الاجتماع

من أهم الخواص التي تمتاز بها ظواهر الاجتماع الانساني أنها لا تجمد على حال واحدة ، بل تختلف أوضـاعها باختلاف

<sup>(</sup>۱) المقدمة (البيان ٢٦٦) ٢٦٠) . - ذكر ابن خلدون هذه الهيارة في سياق تلمسه العذر للباحثين من قبله في عدم عنايتهم بدراسة الظواهر الاجتماعية على هذا النحو و والعبارة بتمامها هي : « لكن الحكماء ، لعليه انما لاحظوا في ذلك العناية بالثمرات و هذا انما ثمرته في الاخبار فقط كما رأيت ، وان كانت مسائله في ذاتها واختصاصها شريفة ، لكن ثمرته تصحيح الاخبار وهي ضعيفة ، فلهذا هجروه ، والله أعلم » . يقصد بذلك أنه ربما يكون قد خطر لهم البحث في هذا العلم ، ولكنهم وجدوا أن ثمرته وهي تصحيح الاخبار ثمرة ضعيفة لا تستحق كل هذا العناء ، فهجروه ، ولم يعرضوا لمسائله التي هي في ذاتها وفي اختصاصها شريفة قيدًه . وقد اقتصرنا في الأصل على بعض أجزاء من هده العبارة ، وهي الاجزاء التي تتصل بما نريد تقريره من وأي ابن خلدون ،

الأمم والشعوب ، وتختلف فى المجتمع الواحد باختلاف العصور . فمن المستحيل أن نجد أمتين تتفقان تمام الاتفاق فى نظام اجتماعي ما وفى طرائق تطبيقه ، كما أنه من المستحيل أن نجد نظاما اجتماعيا قد ظل على حال واحدة فى أمة ما فى مختلف مراحل حياتها .

وتصدق هذه الحقيقة على شئون السياسة والاقتصاد والأسرة والقضاء وسائر أنواع الظواهر الاجتماعية ، حتى ما يتعلق منها بشئون الأخلاق ومقاييس الحير والشر والفضيلة والرذيلة . فما يكون خيرا فى مجتمع قد يكون شرا فى مجتمع آخر ، وما تعده أمة ما فضيلة قد تعده أمة أخرى رذيلة ، وما يراه شعب عيره محظورا . وكثيرا ما يختلف الحكم من الوجهة الخلقية على الشيء الواحد فى أمة ما باختلاف عصورها .

وهذا هو ما فطن له ابن خلدون ، وجعله أساس بحوثه فى علم الاجتماع ، وقرره فى أوضح عبارة اذ يقول : « ان أحوال العالم والأمم وعوائدهم ونحلهم لا تدوم على وتيرة واحدة ومنهاج مستقر ، انما هو اختلاف على الأيام والأزمنة وانتقال من حال الى حال . وكما يكون ذلك فى الأسخاص والأوقات والأمصار ، فكذلك يقع فى الآفاق والأقطار والأزمنة والدول » (المقدمة ، البيان ٢٥٢)

وبهذه الخاصة يمتاز موضوع علم الاجتماع عن موضوعات العلوم الأخرى . فالعلوم الرياضية والطبيعية من حساب وجبر

وهندسة وفلك وطبيعة وكيمياء وما الى ذلك تعالج ظواهر مستقرة ، لا تختلف باختلاف الأمم والعصور ؛ بينما يعالج علم الاجتماع ظواهر متغيرة تختلف أوضاعها باختلاف الزمان والمكان .

ومن ثم يقع على كاهل عالم الاجتماع أعباء لا يقع مثلها على كاهل غيره من الباحثين في العلوم الأخرى . وذلك أن دراسة الظواهر المتقلبة المتغيرة أشق من دراسة الظواهر الثابتة المستقرة . هذا الى أن عالم الاجتماع لا يقتصر بحثه على وصف الظواهر الاجتماعية وعرض ما يعتورها من تقلب وتغير ، بل هو مكلف فوق ذلك أن يبحث عن الأسباب والعوامل التى تؤدى الى تطورها واختلافها باختلاف الأمم والعصور ، ويكشف عن القوانين والقواعد التى يخضع لها هذا التطور وهذا الاختلاف .

ومن ثم كذلك ينبغى أن يتخذ الباحث فى شئون الاجتماع أقصى ما يكن اتخاذه من الحذر والحيطة والقصد فى قياس الغابر على الحاضر. وذلك أن المبالغة فى هذا القياس والغفلة عن طبيعة الظواهر الاجتماعية وتطورها وعدم ثباتها على حال واحدة ، كل ذلك خليق أن يوقع الباحث فى الزلل ويحيد به عن قصد السبيل. وهذا هو ما عنى ابن خلدون أيما عناية بتوجيه أنظار الباحثين اليه اذ يقول : « والقياس والمحاكاة للانسان طبيعة معروفة ، ومن الغلط غير مأمونة ، تخرجه مع الذهول والغفلة عن قصده و تعوج به عن مرامه . فربما سمع السامع كثيرة من

أخبار الماضين ، ولا يفطن لما وقع من تغير الأحوال وانقلابها ، فيجريها لأول وهلة على ما عرف ويقيسها بما شهد ، وقد يكون الفرق بينهما كبيرا ، فيقع فى مهواة الغلط » ( المقدمة ، البيان ٢٥٢ ، ٢٥٣ ) . \_ وضرب ابن خلدون مثالًا للأخطاء التي وقع فيها المؤرخون من جراء ذلك فقال : « فمن هذا الباب ما ينقله المؤرخون من أحوال الحجاج وأن أباه كان من المتعلِّمين ، مع أن التعليم لهذا العهد من جملة الصنائع المعاشية البعيدة عن اعتزاز أهل العصبية ... ولا يعلمون ... أن التعليم صدر الاسلام والدولتين لم يكن كذلك ، ولم يكن بالجملة صناعة . وانما كان نقلا لما سمع من الشارع وتعليما لما جهل من الدين على جهة البلاغ. فكان أهل الأنساب والعصبية الذين قاموا بالملة هم الذين يعلمون كتاب الله وسنة نبيه صلى الله عليه وسلم على معنى التبليغ الجبرى لا على وجه التعليم الصناعي ، اذ هو كتابهم المنزل على رسوله منهم وبه هدايتهم ، والاسلام دينهم ، قاتلوا عليــه وقتلوا، واختصــوا به من بين الأمم وشرفوا، فيحرصون على تبليغ ذلك وتفهيمه للأمة ، لا تصدهم عنه لائمة الكبر ، ولا يزعم عاذل الأنفة . ويشهد لذلك بعث النبي صلى الله عليه وسلم كبار أصحابه مع وفود العرب يعملمونهم حدود الاسلام وما جاء به من شرائع الدين ... فلما استقر الاسلام ووشجت عروق الملة ، تناولها الأمم البعيدة من أيدى أهلها ، واستحالت بمرور الأيام أحوالها ، وكثر الستنباط الأحكام الشرعية من النصوص لتعدد الوقائع وتلاحقها ، فاحتاج ذلك لقانون يحفظه من الخطأ ، وصار العلم ملكة يحتاج الى التعلم ، فأصبح من جملة الصنائع والحرف . واشتغل أهل العصبية بالقيام بالملك والسلطان ، فدفع للعلم من قام به سواهم ، وأصبح حرفة للمعاش ، وشمخت أنوف المترفين وأهل السلطان عن النصدى للتعليم ، واختص انتحاله بالمستضعفين ، وصار منتحله محتقرا عند أهل العصبية والملك . والحجاج بن يوسف كان أبوه من سادات ثقيف وأشرافهم ، ومكانهم من عصبية العرب ومناهضة قريش في الشرف ما علمت . ولم يكن تعليمه للقرآن على ما عليه الأمر لهذا العهد من أنه حرفة للمعاش ، وانما كان على ما وصفناه من الأمر الأول في الاسلام » ( المقدمة ، البيان ٢٥٤ ، ٢٥٥) .

## - V -

# منهج ابن خلدون في البحث وطريقته في عرض الحقائق

اعتمد ابن خلدون فى بحوثه على ملاحظة ظواهر الاجتماع فى الشعوب التى أتيح له الاحتكاك بها والحياة بين أهلها ، وعلى تعقب هذه الظواهر فى تاريخ هذه الشعوب نفسها فى العصور السابقة لعصره ، وتعقب أشباهها ونظائرها فى تاريخ شعوب أخرى لم يتم له الاحتكاك بها ولا الحياة بين أهلها ، والموازنة بين هذه الظواهر جميعا ، والتأمل فى مختلف شئونها للوقوف بين هذه الظواهر جميعا ، والتأمل فى مختلف شئونها للوقوف

على طبائعها ، وعناصرها الذاتية وصفاتها العرضية ، وما تؤديه من وظائف فى حياة الأفراد والجماعات ، والعلاقات التي تربطها بعضها ببعض والعلاقات التي تربطها بما عداها من الظواهر الكونية ، وعوامل تطورها واختلافها باختلاف الأمم والعصور ، ثم الانتهاء من هذه الأمور جميعا الى استخلاص ما تخضع له هذه الظواهر في مختلف شئونها من قوانين .

فهو فى بحثه للظواهر الاجتماعية يجتاز مرحلتين: تتمثل أولاهما فى ملاحظات حسية وتاريخية لظواهر الاجتماع، أو بعبارة أخرى تتمثل فى جمع المواد الأولية لموضوع بحثه من المشاهدات ومن بطون التاريخ ، وتتمثل الأخرى فى عمليات عقلية يجريها على هذه المواد الأولية ويصل بفضلها الى الغرض الذى قصد اليه من هذا العلم ، وهو الكشف عما يحكم الظواهر الاجتماعية من قوانين .

هذا هو قوام منهجه فى بحث. وهو قوام المنهج الذى لا يزال الى الوقت الحاضر عمدة الباحثين فى علم الاجتماع.

وأما طريقة عرضه فى المقدمة لما انتهت اليه بحوثه فتشبه من وجوه كثيرة الطريقة التى يسير عليها المحدثون من علماء الهندسة فى عرض نظرياتهم . فهو يعنون كل فقرة من بحثه بقانون أو فكرة من القوانين أو الأفكار التى انتهى اليها ؛ كما يفعل علماء الهندسة المحدثون اذ يجعلون نص النظرية نفسها عنوانا للفصل . ثم يأخذ فى بيان الحقائق التى استخلص منها هذا القانون أو هذه الفكرة ، أى يأخذ فى الاستدلال عليها ؛ كما يفعل علماء

الهندسة المحدثون فى الاستدلال على نظرياتهم . ولا يقتصر فى هذا الاستدلال على ما شاهده أو اطلع عليه فى بطون التاريخ من ظواهر اجتماعية تدل على صحة القانون الذى هو بصدده ، بل يلجأ كذلك أحيانا الى الاستدلال المنطقى الخالص ان كان فى الموضوع بعض عناصر يقتنع بها الانسان عن طريق الدليل العقلى ، والى التعليل بحقائق العلوم الطبيعية أو علم النفس ان كان فى الموضوع بعض عناصر يقتنع بها الانسان عن طريق هذه الحقائق .

واليك مثالا من ذلك فى الفقرة التى جعل عنوانها: « فصل فى أن الأمة اذا غلبت وصارت فى ملك غيرها أسرع اليها الفناء » ( المقدمة ، البيان ٣٥١ ، ٣٥١ ) . فقد وضع فى رأس الفقرة فكرة أو قانونا من الأنكار أو القوانين الاجتماعية التى انتهى اليها بحثه فى شئون الاجتماع السياسى ، ثم أخذ فى البرهنة على هذه الفكرة أو هذا القانون .

فبدأ بالبراهين المستمدة من مقولات العقل الخالص ومن حقائق علم النفس وعلم الحياة (البيولوچيا) وعلم الحيوان، فقال: «والسبب فىذلك، والله أعلم، مايحصل فى النفوس من التكاسل اذا مثلك أمرها عليها وصارت بالاستعباد آلة لسواها وعالة عليهم، فيقصر الأمل ويضعف التناسل. والاعتمار الما هو عن جداة الأمل وما يحدث عنها من نشاط فى القوى الحيوانية. فإذا ذهب الأمل بالتكاسل وذهب ما يدعو اليه من الأحوال، وكانت العصبية ذاهبة بالغلك الحاصل عليهم، تناقص

عمرانهم ، وتلاثبت مكاسبهم ومساعيهم ، وعجزوا عن المدافعة عن أنفسهم ، بما خكضك الغلب منشوكتهم ، فأصبحوا متغلبين لكل متغلب ، طنعمة لكل آكل ، وسواء كانوا حصلوا على غايتهم من الملك أو لم يحصلوا ... وفيه ، والله أعلم ، سر آخر ، وهو أن الانسان رئيس بطبعه بمقتضى الاستخلاف الذي خلق له (۱) . والرئيس اذا غلب على رياسته وكتبح عن غاية عزه تكاسل حتى عن شبع بطنه ورى "كبده . وهذا موجود في أخلاق الأناسي " . ولقد يقال مثله في الحيوانات المفترسة وأنها لا تسافد اذا كانت في مكلكة الآدميين . فلا يزال هذا القبيل المملوك عليه أمره في تناقص واضمحلال الى أن يأخذهم الفناء . والبقاء لله وحده » .

ثم ختم البحث بأدلة مستمدة مما شاهده وما اطلع عليه فى بطون التاريخ من ظواهر اجتماعية ، فقال : « واعتبر ذلك فى أمة الفرس ، كيف كانت قد ملأت العالم كثرة ، ولما فنيت حاميتهم فى أيام العرب بقى منهم كثير وأكثر من الكثير ، يقال ان سعدا ( يعنى سعد بن أبى وقاص قائد جيش المسلمين فى غزوه للفرس ) أجصى من وراء المدائن ( عاصمة الفرس حينئذ ) فكانوا مائة ألف وسبعة وثلاثين ألفا ، منهم سبعة وثلاثون ألفا رب بيت . ولما تحصلوا فى مكلكة العرب وقبضة القهر لم يكن بقاؤهم الا

<sup>(</sup>۱) يشير بذلك الى قوله تعالى بشأن آدم وذريته: « واذ قال ربك للملائكة انى جاعل في الأرض خليفة » ( آية ٣٠ من سورة (لبقرة ) .

قليلا ، ودثروا كأن لم يكونوا . ولا تحسبن أن ذلك لظلم نزل بهم أو عدوان شملهم ، فمككة الاسلام فى العدل ما علمت ، وانما هى طبيعة للانسان اذا غلب على أمره ، وصار آلة لغيره » .

\*\*\*

وقد يرى ابن خلدون أن بحثا ما يحتاج الى دراسات تمهيدية ، فيقف بعض فقرات على هذه الدراسات قبل أن يتناول البحث أو فى أثناء علاجه له ؛ كما فعل فى الباب الأول اذ تكلم بتفصيل على الحقائق الجغرافية تمهيدا لكلامه على أثر البيئة الجغرافية فى الحياة الفردية والاجتماعية ، وكما فعل فى الباب السادس اذ تحدث عن مختلف العلوم وموضوعاتها وأغراضها تمهيدا للكلام على نظم التربية وشئون العلم والتعليم فى السحوب ، وتشغل هذه الدراسات التمهيدية أو المباحث الاستطرادية معظم الباب السادس ونحو ثلاثة أرباع الباب الأول ونحو نصف الباب الثالث ؛ وأما الأبواب الثلاثة الأخرى (الثاني والرابع والخامس) فيندر فيها هذا النوع من البحوث .

ولا يظهر ابتكار ابن خلدون ولا تتحقق أغراضه من دراساته في «علم العمران» الافي البحوث الأصيلة من مقدمته. أما بحوثها الاستطرادية أو التمهيدية فيقتصر فيها عمل ابن خلدون على مجرد نقل الحقائق وجمعها وتلخيصها وتسجيل الآراء وترجيح بعضها على بعض ... وما الى ذلك.

## البحوث الاجتماعية بعدابن خلدون

وقبل أوجيست كونت

لم يتح لمقدمة ابن خلدون من بعده ما كانت تستحقه من الذيوع والانتشار ، وما كان يعوزها من التنقيح والتكملة ومتابعة البحث . ويظهر أن ابن خلدون في بحوث مقدمته كان سابقا لتفكير عصره بعدة مراحل ، ولذلك لم يستطع معاصروه ولا من جاءوا من بعده في مدى القرون الأربعة التالية أن يتابعوه في تفكيره ، فضلا عن أن يحاولوا تكملة بحوثه وتنقيحها . بل ان المقدمة نفسها قد ظلت طوال هذه الحقبة مجهولة لدى كثير من الباحثين في الشرق والغرب .

ومن أجل هذا كله عادت الدراسات الاجتماعية من بعده سيرتها الأولى التى كانت عليها من قبل أن تظهر مقدمته . فلم تكن هذه الدراسات تتجاوز الأغراض الثلاثة التى كانت تدور حولها قبل ابن خلدون والتى أشرنا اليها فيما سبق ، وهى : وصف الظواهر وصفا تاريخيا ، والدعوة لها بقصد تثبيتها فى النفوس ، وبيان ما ينبغى أن تكون عليه بحسب المبادى الفلسفية التى يدين بها الباحث وانشاء مدن فاضلة خيالية على هذا الأساس .

وظل الأمر على هذه الحال حتى منتصف القرن الثامن عشر ، وحينئذ ظهرت طوائف جديدة من البحوث الاجتماعية تجنح الى الاتجاهات التي اتجهت اليها مقدمة ابن خلدون ، ولكن بدون أن تستطيع الوصول الى ما وصلت اليه ولا تحقيق ما حققته من أغراض .

وترجع أهم كتب البحوث الى طائفتين:

( الطائفة الأولى ) دراسة عامة تتناول الحضارة الانسانية فى مجموعها ؛ ولكنها لا تدرس هـ ذه الحضارة الا من ناحيــة واحدة وهي ناحيــة تطورها ؛ فتحاول أن تبين عوامل هـــذا التطور والمراحل التي يجتازها والطريقة التي يسير عليها . وقد اشتهر هذا البحث باسم « فلسفة التاريخ » Philosophie de L'H.stoire ، لأن أصحابه كانوا يستنبطون نظرياتهم ، أو يدعون البحوث العلامة الأيطالي ڤيكو Vico ( ١٦٦٨ – ١٧٤٤ ) في كتابه « العلم الحديث » Science Nouvelic . وكان لبحوثه هذه صدى كبير في الدراسات الاجتماعية ، حتى لقد عده بعضهم يسبب هذه البحوث المنشىء الأول لعلم الاجتماع ، وتابعه في بحوثه هذه عدد كبير من العلماء من أشهرهم ليسنج وهردر وكانت في ألمانيا Lessing, Herder, Kant وڤولتير وكوندورسيه فى فرنسا Condorcet, Voltaire

ومع أن هذه الشعبة تنجه الى الأغراض نفســها التى تنجه اليها دراسة ابن خلدون ، فانهــا تختلف عنها من وجوه كثيرة

يرجع أهمها الى وجهين رئيسيين . أحدهما أن بحوث ابن خلدون تتناول جميع نواحى الحياة الاجتماعية ، سواء فى ذلك نواحى التطور ونواحى الاستقرار ، وهذه لا تتناول الا ناحية التطور وحدها . وثانيهما أن بحوث ابن خلدون لا تعتمد الاعلى الملاحظة واستقراء الحوادث ، بينما نرى أن جميع من بحثوا فى فلسفة التاريخ قد تأثروا بنظرياتهم الفلسفية وآرائهم المبيتة من قبل ، وحاولوا أن يخضعوا حقائق التاريخ لهذه النظريات والآراء ، وأن يحملوها أكثر مما تطيق حتى تنثنى لما يعتنقونه من مذاهب ويتاح لكل منهم أن يخرج بنظرية عن تطور الحضارة الانسانية تنفق مع مذهبه . فدراسة ابن خلدون أعم من هذه الشعبة فى محتوياتها ، وأصح منها فى منهجها .

( والطائفة الثانية ) بحوث خاصة يعالج كل بحث منها مجموعة معينة من ظواهر الاجتماع للكشف عن طبيعتها وما تخضع له من قوانين . وقد تألف حينئذ من هذه البحوث عدة علوم اجتماعية يرجع أهمها الى الفروع الأربعة الآتية :

راسة الثروة السياسي Łconomie Politique في مظاهر دراسة الثروة الستخلاص القوانين التي تخضع لها في مظاهر انتاجها وتداولها وتوزيعها واستهلاكها. وقد افتتح هذه الدراسة في فرنسا جماعة الفيزيوكرات ۲۲۹۱ والطبيعيين التي كان على رأسها الدكتور «كناي» Quesnay (۱۹۹۶ – ۱۹۷۶م) أحد أطباء لويس الخامس عشر ، والتي ضمت بين أعضائها عددا كبيرا من ساسة فرنسا وعلمائها مثل تورجو ۲ الدي كان

وزيرا للويس السادس عشر ، ومرسييه دو لاريڤيير Mercier de la Rivière وديب و دو نيمور Dupon de Nemour والمركيز دو ميرابو Marquis de Mirabeau أبو ميرابو خطيب الثورة الفرنسية . وتابعهم في هذه الدراسة جماعة الأحرار في انجلترا وعلى رأسها العلامة الاسكتلندي آدم سميث Adam Smith وريكاردو Ricardo . ومن أشهر ما ظهر من بحوث هاتين المدرستين « الجدول الاقتصادي » Tableau Economique للدكتــور كناي و « النظام الطبيعي والأســاسي للمجتمعات L'Ordre Naturel et Essentiel des Sociétés « السياسية politiques لرسييه دولار شير ، و « نظرية الضريبة » politiques de L'Impôt لتــورجو ، و « مبحث فى طبيعــة ثروة الأمم An Inquiry into the nature and causes of « وأسيابها the wealth of nations لآدم سميث ، وهو أهم هذه المؤلفات

٢ ـ « فلسفة القانون » أو « مقدمة القانون » أو « روح القانون » . وموضوع هذا الفرع دراسة الشرائع والقوانين الوضعية في مختلف الشعوب وشتى العصور دراسة تحليل وموازنة ، للكشف عن منشأ كل طائفة منها ، والأسباب التي دعت الي وضعها ، والعلاقات التي تربطها بعضها ببعض ، وتربطها بالظواهر الاجتماعية الأخرى ، ومبلغ تأثرها ببيئة الأمة

<sup>(</sup>۱) انظر كتابنا « الاقتصاد السياسي » الطبعة الخامسة صفحات ٧٧ - ٧١ .

ومعتقداتها ونظمها السياسية ... وما الى ذلك . وأول من افتتح هذه الدراسة منتسكيو Montesquieu ( ١٦٨٩ – ١٧٨٩ م ) فى كتابه « روح القوانين » L'Esprit des Lois

٣\_ « الفلسفة السياسية » وموضوع هذا الفرع البحث عن الأسس التى يقوم عليها نظام الحكم فى المجتمعات الانسانية . ومنأشهر من كتب فى هذا الفرع العلامة الفرنسي چان \_ چاك \_ روسو YVV \_ 1V17 ) Jean · Jacques · Rousseau فى كتابه عن « العقد الاجتماعي » De Contrat Social .

علم الاحصاء La Statistique . وهي البحوث المؤسسة على الاحصاء ، وقد انشعبت هذه البحوث الى فرعين :

اشتهر أحدهما باسم « الديموجرافيا » Démographie . وموضوعه البحث بطريقة الاحصاء عن نمو السكان وتزايدهم والموازنة بين تزايدهم وتزايد الموارد الانتاجية وكشف القوانين العامة المتصلة بذلك ، وأول من افتتح هذه الشعبة من الدراسة العلامة الانجليزي مالتس Molthus وكتب فيه كتابا مستقلا . وقد ارتبطت هذه الشعبة بالاقتصاد السياسي منذ نشأتها ،

وعدت مبحثا من بحوثه لعلاقتها بظواهر الانتاج والاستهلاك. واشتهر الفرع الآخر باسم الاحصاء الحلقي La Statistique واشتهر الفرع الآخر باسم الاحصاء الحلقي Morale وهو يعرض للظواهر الاجتماعية الارادية القابلة للاحصاء ، سواء أكانت سويئة كظواهر الزواج والهجرة أم غير سوية كظواهر الاجرام والانتحار ، فيدرسها عن طريق احصائها في مختلف الظروف والأحوال وفي شتى الأمم والشعوب ، ليصل

فى ضوء هذه الاحصاءات الى الكشف عن القوانين الخاضعة لها فى زيادتها أو قصها وفى تأثرها بمختلف العدوامل الاجتماعية واختلافها باختلاف الأزمنة والأمكنة ... وهلم جرا . وقد أنشأ هذا البحث العلامة البلچيكى «كتليه » Quetélet ( ١٧٩٦ \_ ١٨٧٤ \_ وأطلق عليه اسم « الطبيعة الاجتماعية » Sociale . وكان للراسات كتليه أثر واضح فى كثير من كبدار الباحثين من بعده ، ومنهم أوجيست كونت باعترافه هو نفسه ، عتى لقد نسب الى «كتليه » انشاء علم اللاجتماع .

ومع أن هـذه البحوث عختلف فروعها تنجه الى الأغراض التي تتجه اليها دراسة ابن خلدون ، فانها تختلف عنها من وجوه كثيرة يرجع أهمها الى وجهين . أحدهما أن دراسة ابن خلدون الأراسة شاملة تعالج جميع أنواع الظواهر الاجتماعية الاستخلاص القوانين العامة التي تخضع لها هذه الظواهر وتنتظمها جميعا ، ولبيان الروابط التي تربطها بعضها ببعض ؛ على حين أن كل بحث من هذه البحوث لا يدرس الا محموعة خاصة من هـ ذه الظواهر منتزعا لها انتزاعا من بقية أخواتها وقاطعا النظر في الغالب عن أوضاعها بالنسبة للمجموعات الأخرى وعن العلاقات التي تربطها بهذه المجموعات ، وثانيهما أن بحوث ابن خلدون لاتعتمد الاعلى الملاحظة واستقراء الحوادث ، ولا تستهدف غير الأغراض العلمية الخالصة ؛ بينما نرى أن معظم هذه الدراسات قد اختلط فيها الاتجاء العلمي بالاتجاهات الفلسفية والعملية ، فكثيرا ما تأثرت بحوثها بنظريات ومذاهب فلسفية بدين بها

أصحابها ، وكثيرا ما تجاوز أصحابها نطاق العلم الى ميادين عملية أو معيارية يعنون فيها ببيان ما ينبغى أو ما يجب أن تكون عليه الأوضاع .

### \_ 9\_

# بحوث أوجيست كونت

وهكذا ظل العلم الذي أنشأه ابن خلدون أكثر من أربعة قرون وهو منقطع النظير: يحوم العلماء حوله ، ولكن بدون أن يستطيعوا الاتيان بمثله في شموله واستيعابه لجميع ظواهر الاجتماع الانساني ، وسلامة منهجه ، ودقة أغراضه ، ووحدة بنيانه .

ظل الحال كذلك حتى ظهر العلامة الفرنسي أوجيست كونت Auguste Comte في منتصف القرن التاسع عشر ( ١٧٩٨ – ١٨٥٧ ) ؛ فقام في هذا الصدد بمشروع خطير انتهى في جملته الى ما انتهى اليه ابن خلدون ، وان خالفه في كثير من التفاصيل .

فقد عمد أوجيست كونت الى الطائفة الأولى من البحوث التى كانت سابقة له ، وهى الطائفة التى اشتهرت بحوثها باسم « فلسفة التاريخ » أو دراسة الحضارة الانسانية من ناحية

تطورها ، فنقحها ، وأكمل دراستها ، وخلصها من صبغتها الفلسفية ونهج في علاج حقائقها نهجا علميا ، أو زعم أنه نهج هذا النهج ، (۱) وجمع مسائلها تحت فرع واحد سماه « الديناميك الاجتماعي » Dynamique Sociale أو علم « التطور الاجتماعي » .

وعمد الى الطائفة الثانية من البحوث التى كانت سابقة له ، وهى طائفة البحوث الخاصة التى يتناول كل بحث منها مجموعة معينة من ظواهر الاجتماع ، فضمها بعضها الى بعض ، وأكمل موضوعاتها ، ومزج حقائقها وأغراضها ، وجردها مما كان عالقا بها من اتجاهات فلسفية وعملية ، وسار فى دراسة مسائلها على المنهج العلمى ، أو زعم أنه سار على هذا المنهج (٢) ، وجمع مسائلها تحت فرع واحد سماه « الستاتيك الاجتماعى » له كلم علم الاستقرار الاجتماعى » .

وعمد الى هدين الفرعين ( « الديناميك الاجتماعى » و « الستاتيك الاجتماعى » أو « علم التطور الاجتماعى » و « علم الاستقرار الاجتماعى » ) فمزج حقائقهما بعضها بعض ، ووحد أغراضهما وأسسهما ، وضمهما تحت لواء علم واحد ، سماه أولا «علم الطبيعة الاجتماعية» Physique Sociale مستعيرا هذا الاسم من « كتليه » ، ثم عاد فسماه بالاسم المشهور به الآن وهو « السوسيولوچيا » La Sociologie « السوسيولوچيا »

<sup>(</sup>١) سيتبين لنا في الفصل التالي أنه لم يكن أمينا على هذا المنهج .

<sup>(</sup>٢) اللاحظة السابقة نفسها ،

أى علم الاجتماع ، ظاناً أنه أول من أنشأ هذا العلم ، ولم يدر أن عالما عربيا قد أنشأه من قبله بنحو أربعة قرون وقصف قرن .

وقد عرض هذا كله فى كتابه الشهير الذى سماه « دروسا فى الفلسفة الوضعية » Cours de Philosophie Positive وعلى الأخص فى القسم الأول من الجيزء الأول وفى الأجيزاء الرابع والخامس والسادس من هذا الكتاب.

#### \*\*\*

وبذلك لم يكن لعلم الاجتماع نشأة واحدة كما هو الشأن في بقية العلوم ، بل كان له نشأتان : نشأته الأولى في القرن الرابع عشر على يد مؤسسه العلامة العربي ابن خلدون ؛ ونشأته الثانية ، أو بعبارة أصبح « بعثه » أو « احياؤه » ، في منتصف القرن التاسع عشر على يد العلامة الفرضي «أوجيست كونت ».

ومع اتفاق النشأة الشانية مع النشأة الأولى فى الصورة العامة وجوهر الاتجاهات ، فانهما تختلفان فى كثير من التفاصيل اختلافا غير يسير .

ولتوضيح هذا الاختلاف من جهة ، ولانزال كل من هذين الباحثين المنزلة التى تستأهلها بحوثه من جهة ثانية ، ولتكملة الترجمة لابن خلدون من جهة ثالثة ، ولتوضيح أصالة تفكيره وأسبقيته لمن نسب اليهم من بعده انشاء علم الاجتماع وبيان أنه المنشىء الحقيقى لهذا العلم من جهة رابعة ، لهذا كله سنقف الفقرات الباقية من هذا الفصل على الموازنة بينه وبين أوجيست كونت .

وستجرى موازنتنا بينهما من ست نواح وهى : الأسباب التى دعت كلا منهما الى انشاء دراسة جديدة لظواهر الاجتماع ، وموضوع هذه الدراسة ، وأغراضها ، ومناهجها ، وأقسامها ، والنتائج العامة التى انتهى اليها كل منهما .

وسنقف على كل ناحية من هذه النواحي الست فقرة على حدة .

#### - 1. -

## 

كان لكليهما فى هذا الصدد أسباب ودوافع تختلف عن أسباب الآخر ودوافعه .

أما ابن خلدون فقد دعاه الى ذلك حرصه على تخليص البحوث التاريخية من الأخبار الكاذبة وعلى انشاء أداة يستطيع بفضلها الباحثون والمؤلفون في علم التاريخ أن يميزوا بين مايحتمل الصدق وما لا يمكن أن يكون صادقا من الأخبار المتعلقة بواقعات العمران ، فيستبعدوا ما لا يحتمل الصدق استبعادا تاما من أول الأمر وتقتصر جهودهم وتحرياتهم التاريخية على القسم الثاني وحده وهو ما يحتمل الصدق أي ما يمكن وقوعه من شئون الاجتماع الانساني وحوادثه على ما يمكن وقوعه من شئون الاجتماع الانساني وحوادثه على

النحو الذي فصلناه في الفقرة الخامسة من هذا الفصل.

وأما أوجيست كونت فقد دعاه الى انشاء دراسة جديدة لظواهر الاجتماع حرصه على اصلاح المجتمع وتخليصه من عوامل الاضطراب والفساد. وذلك أنه رأى أن المجتمع الانساني في عصره يشمله الفساد في مختلف فروع حياته ، وأن السبب الرئيسي في فساده هذا يرجع الىفساد الأخلاق، وأن السبب في فساد الأخلاق يرجع الى فساد التفكير واضطراب طرق الفهم . وبيان ذلك أنه رأى أن الناس في عصره يسلكون منهجين متناقضين كل التناقض في فهم الأشياء. فاذا كانوا بصددظاهرة من ظواهر الطبيعة فهموها على الطريقة الوضعيةMéthode Positive وهي الطريقة التي يبحث فيها عن طبيعة الظاهرة وسببها المباشر وما تخضع له من قوانين . على حين أنهم عندما يكونون بصدد ظاهرة من ظواهر الاجتماع الانساني يسلكون فيها منهجا آخر ويفهمونها على طريقة أخرى سماها أوجيست كونت « الطريقة الدينية المتافيزيقية » - Mode de Penser Théologico Métaphysique وهي الطريقة التي يصرف فيها النظر عن طبيعة الظاهرة وسببها المباشر وما تخضع له من قوانين ، وتفهم على ما سماها الطريقة الدينية ، أو من نتاج قوة مبهمة ميتافيزيقية متلسة بالظاهرة نفسها كقوة النفس في الإنسان أو الإنبات في النبات، وهذه هي ما سماها بالطريقة الميتافيزيقية. ولما كانت

هاتان الطريقة إن من الفهم متناقضتين كل التناقض فقد أدى وجودهما جنبا لجنب فى أذهان الناس والتجاؤهم اليهما معا فى تفسير الظواهر الى احداث اضطراب كبير فى التفكير الإنسانى بل الى احداث أقصى ما يمكن حدوثه من اضطراب فى التفكير ؛ اذ ليس بعد قبول النقيضين خلل فى التفكير ولا اضطراب فى الفهم . ولذلك \_ سمى أوجيست كونت هذه الحالة بالفوضى العقلية الى العقلية على المعتور الفكر من اضطراب فى مناد فى الأخلاق والسلوك ؛ لأن كل ما يعتور الفكر من اضطراب والسلوك . وأدى فساد الأخلاق والسلوك الى فساد شامل فى مختلف فروع الحياة الاجتماعية ؛ لأن هذه الحياة قائمة على دعائم من الأخلاق والمثل ، فبفساد هذه الدعائم وانهيارها تفسد جميع فروع هذه الحياة وتتقوض أركانها .

فلا سبيل اذن للاصلاح الاجتماعي الا باصلاح الفكر الانساني ، فبصلاحه يصلح ما فسد من الأخلاق ، وبصلاح الأخلاق تصلح جميع فروع الحياة الاجتماعية ، فالفكر هو أساس الجهاز الاجتماعي كما يقول كونت Le Mecanisme sooial . repose sur la pensée, c'est à dire l'opinion

ولما كانت أسباب فساده ترجع الى اضطراب فى فهم الأشياء ؛ اذ يفهم بعضها على طريقة ، ويفهم بعضها الآخر على طريقة أخرى مناقضة للطريقة الأولى ؛ فلا سبيل اذن للقضاء على فساده الا بالقضاء على هذا الاضطراب والتردد بين منهج ومنهج ، وقد

الوسيلة الأولى أن نعمل على التوفيق بين هاتين الطريقتين من الفهم بحيث لا يحدث وجودهما معا فى ذهن الناس اضطرابا فى تفكيرهم ؛

والوسيلة الثانية أن نقضى على الطريقة الوضعية فى فهم الأشياء ونجعل الناس يفهمون جميع الظاهرات على الطريقة الدينية الميتافيزيقية ؟

والوسيلة الثالثة أن نقضى على الطريقة الدينية الميتافيزيقية فى فهم الأشياء ونجعل الناس يفهمون جمسيع الظاهرات على الطريقة الوضعية .

أما الوسيلة الأولى وهى التوفيق بين الطريقتين بحيث لا يحدث وجودهما معافى ذهن الناس اضطرابا فى التفكير، فقد رأى أوجيست كونت أنها غير ممكنة من الناحية العملية ؛ لأننا بصدد طريقتين متناقضتين كل التناقض من جميع الوجوه: احداهما وهى الطريقة الوضعية لا تبحث الاعن السبب المباشر للظاهرة ، على حين أن الأخرى لا تبحث الاعن سببها غير المباشر وعن علتها الأولى التى تتمثل فى قوة مشخصة مريدة أو فى قوة مبهمة ؛ احداهما تقوم على الاعان بأن الظواهر خاضعة لقوانين ، والأخرى تقوم على الاعتقاد بأنها غير خاضعة لقوانين ؛ احداهما لا تبحث الا عن هذه القوانين ، والأخرى تبحث عن كل شىء الا

عن هذه القوانين . ومن الواضح أن طريقتين هذا مبلغ ما بينهما من خلاف وتناقض لا يمكن مطلقا التوفيق بينهما ، ولا يمكن اجتماعهما على أية صورة فى أذهان الناس بدون احداث أضطراب كبير فى التفكير .

وأما الوسيلة الثانية وهى القضاء على الطريقة الوضعية وجعل الناس يفهمون جميع الظاهرات على الطريقة الدينية الميتافيزيقية ، فهذه الذا أمكن تحققها تتحقق الوحدة فى الفكر وتزول آثار الإضطراب . ولكنها غير ممكنة عمليا ، لأنها لا تمكن الا اذا أتيح لنا أن نمحو من أذهان الناس كل ما وصلت اليه العلوم الرياضية والطبيعية من تتائج وقوانين ، لأن هذه النتائج والقوانين هى التى جعلت الناس يفهمون قسما من الظاهرات على الطريقة الوضعية ، وغنى عن البيان أن ليس فى طاقة البشر تحقيق معجزة من هذا القبيل ، وحتى لو فرض أنه أمكن تحقيق هذا المستحيل فانه لا عكننا أن نجعل الفكر الانساني يجمد على هذا المستحيل فانه لا عكننا أن نحول بينه وبين الاتجاه الى كشف هذه الحال ، ولا نستطيع أن نحول بينه وبين الاتجاه الى كشف القوانين التى تخضع لها ظواهر الطبيعة ، فينتهى الأمر الى الفوضى الفكرية نفسها التى أردنا انقاذ الناس منها .

فلم يبق اذن الا الوسيلة الثالثة وهي القضاء على الطريقة الدينية الميتافيزيقية في التفكير وجعل الناس يفهمون جميع الظاهرات على الطريقة الوضعية. وهذه الوسيلة غير ممكنة الااذا فهم الناس ظاهرات الاجتماع على الطريقة الوضعية ، لأنهم كانوا الى عهد أوجيست كونت يفهمون جميع ظاهرات الكون

على الطريقة الوضعية . ما عدا ظاهرات الاجتماع فقد كانوا يفهمونها على الطريقة الدينية به الميتافيزيقية . فاذا أمكن أن نجعلهم يفهمون ظاهرات الاجتماع بالطريقة نفسها التي يفهمون بها الظاهرات الأخرى وهي الطريقة الوضعية فاننا بذلك نحقق الانسجام في التفكير و نجعله يسير في فهم الأشياء على طريقة واحدة . ولا يمكن أن نجعل الناس يفهمون ظاهرات الاجتماع على الطريقة الوضعية الا اذا توافر شرطان :

الشرط الأول أن تكون هذه الظاهرات تسير فى الواقع ونفس الأمر وفق قوانين لا وفق الأهواء والمصادفات ؛ لأن فهم الشيء بطريقة وضعية هو عبارة عن فهم القانون الذي يخضع له ؛ فاذا كان الشيء بحسب طبيعته غير خاضع لقانون فانه من المستحيل أن يفهم فهما وضعيا .

والشرط الثانى أن تكون هذه القوانين معروفة للناس حتى يستطيعوا أن يفهموا الظواهر الاجتماعية وفق ما تضعه هـذه القوانين من حدود وترسمه من معالم .

أما الشرط الأول من هذين الشرطين فيرى أوجيست كونت أنه متوافر تمام التوافر فى الظاهرات الاجتماعية ؛ لأن هذه الظاهرات ناحية من نواحى الكون ، وجميع نواحى الكون تجرى وفق قوانين لا وفق الأهواء والمصادفات.

وأما الشرط الثانى وهو معرفة الناس لهذه القوانين فلايمكن توافره الا اذا كشف الباحثون عن هذه القوانين ، ولا يمكن الكشف عنها الا اذا درست الظاهرات الاجتماعية دراسة

وضعية ترمى الى بيان طبيعتها ، والعلاقات التى تربطها بعضها بعضها ببعض وتربطها بغيرها ، وما ينجم عن هذه العلاقات من نتائج فى نشاة هذه الظاهرات وتطورها واختلافها باختلاف المجتمعات والعصور .

فعلى هذه الدراسة اذن يتوقف اصلاح الفكر وانسجامه ، وعلى اصلاح التفكير يتوقف اصلاح الأخلاق ، وعلى اصلاح الأخلاق يتوقف الاصلاح الاجتماعي .

ولما كان أوجيست كونت حريصا على تحقيق الاصلاح الاجتماعي فقد قام هو نفسه بانشائها ، أى بدراسة ظاهرات الاجتماع دراسة وضعية تؤدى الى الكشف عما تخضع له هذه الظاهرات من قوانين ، ومن هذه الدراسة يتألف علم جديد سماه أوجيست كونت أولا «علم الطبيعة الاجتماعية » Physique «علم الطبيعة الاجتماعية » sociale ، مشيرا الى أن غرضه الكشف عن طبيعة الاجتماع ، وأنه يشبه علم الطبيعة في الكائنات الأخرى ، ثم سماه بعد ذلك علم الاجتماع علم الاجتماع Sociologie (وهي كلمة مؤلفة من كلمتين : أولاهما Societas كلمة لاتينية معناها الجماعة ، وثانيتهما لمودي كلمة يونانية معناها البحث أو المقال ) .

#### \*\*\*

ومن هذا يظهر أن كلا من ابن خلدون وأوجيست كونت قد رأى ضرورة انشاء دراسة جديدة للظاهرات الاجتماعية ، وأن كلا منهما قد رأى أن تكون هذه الدراسة وضعية ترمى

الى الكشف عن طبيعة هذه الظواهر وما تخضع له من ڤوانين ، وأن كلا منهما قد قام بانشاء هذه الدراسة .

وكل ما بينهما من فرق فى هذه الناحية يرجع الى أمرين:

( الأمر الأول ) أن الأسباب التى دعت ابن خلدون الى انشاء هذه الدراسة غير الأسباب التى دعت أوجيست كونت. فالأول قد دعاه الى ذلك ما رآه من تخبط المؤرخين وعدم تمييزهم الصحيح والكاذب من أخبار التاريخ المتصلة بشئون الاجتماع وحرصه على انشاء أداة تعصمهم من هذه الأخطاء ، وثانيهما قد دعاه الى ذلك ما رآه أو ما خيل اليه من اضطراب الناس فى فهم الأشياء وحرصه على تحقيق الانسجام والوحدة فى تفكيرهم .

والأسباب التى دعت ابن خلدون الى هذه الدراسة أسباب واقعية صحيحة . فعلم التاريخ كان الى عهده مملوءا بالأخطاء به ومعظم هذه الأخطاء كان منشؤها الجهل بالقوانين التى تخضع لها ظواهر الاجتماع . أما الأسباب التى دعت أوجيست كونت الى هذه الدراسة فقد كانت أسبابا خيالية استمدها من فلسفته ومن فهمه الخاص لتطور التفكير الانسانى ومن مبادئه المبيتة من قبل ، ولم يستمدها من الواقع ولا من الملاحظة الوضعية لحقائق الأمور ، فليس بصحيح كما زعم أوجيست كونت أن جميع الناس فى عصره كانوا يفهمون ظواهر الطبيعة فهما وضعيا ، لأن هذا المنهج من الفهم كان ولا يزال مقصورا على المستنيرين من الناس الذين أتيح لهم أن يسيغوا مسائل

العلوم. وليس بصحيح كما يزعم أوجيست كونت أن جميع الناس فى عهده كانوا يفهمون ظواهر الاجتماع الانسانى فهما غير وضعى ، فكثير من هذه الظواهر كان الفهم العلمى قد تقدم فيها تقدما كبيرا ووصل الى كشف قوانينها ، وكانت تتائج هذه البحوث قد انتشرت فى عهده أعا انتشار .

(والأمر الثاني) الذي يختلفان فيه من هذه الناحية أن ابن الدراسة . أما أوجيست كونت فقد خيل اليه أنه أول من قام بهذا المشروع على وجه كامل ، مع أنه قد سبقه الى ذلك ابن خلدون بنحو خمسة قرون ، وسبقه اليه كثير من باحثى ألغرب فى العصور الحديثة نفسها وعلى رأسهم العلامة البلچيكى كتليه Quetélet والعلامتان الفرنسيان كوندورسيه ومنتسكيو . بل أن بعض طوائف الظواهر الاجتماعية كانت دراستها الوضعية قد وصلت الى درجة كبيرة من النضج والكمال ، وكان علماؤها قد اهتدوا الى الكشف عن طائفة كبيرة من القوانين التي تخضع لها. وقد تحقق هذا بوجه خاص في الظواهر الاقتصادية بفضل ما وصل اليه علم الاقتصاد على يد مدرسة الفيزيوكرات في فرنسا ومدرسة آدم سميث أو مدرسة الأحرار في انجلترا . وتحقق كذلك في الظواهر اللغوية بفضل ما وصل اليه علم اللغة العام وعلم اللغة التاريخي على يد عدد كبير من أعلام الباحثين .

## موضوع الدراسة عندكليهما

وأما الناحية الثانية من نواحى الموازنة بينهما ، وهى المتعلقة عوضع الدراسة الجديدة ، فان الفيلسوفين يتفقان فيها كل الاتفاق .

فموضوع هذه الدراسة عند كليهما هو ما نسميه ظاهرات الاجتماع أو ما يسميه ابن خلدون بواقعات العمران . ولم يحاول واحد منهما أن يعرف هذه الظاهرات أو يبين خصائصها على النحو الذي فعله بعض المحدثين كالعلامة دوركايم Durkheim في كتابه « قواعد المنهج الاجتماعي » Les Règles de la Méthode Sociologique . وأعا اكتفى ابن خلدون بالتمثيل لها في فاتحة مقدمته اذ يقول: « انه لما كانت طبيعة التاريخ أنه خبر عن الاجتماع الانساني الذي هو عمران العالم، وما يعرض لطبيعة ذلك العسمران من الأحوال مشل التوحش والتأنس والعصبيات وأصناف التغلبات للبشر بعضهم على بعض ، وماينشاً عن ذلك من الملك والدول ومراتبها ، وماينتحله البشر بأعمالهم ومساعيهم من الكسب والمعاش والعلوم والصنائع وسائر ما يحدث في ذلك العمران بطبيعت من الأحوال». واكتفى كونت بأن قرر أن موضوع الاجتماع

شامل لما عدا موضوعات العلوم الرياضية والطبيعية . فكل ما وراء ذلك من الأمور الانسانية يدخل فى موضوع علم الاجتماع. ولذلك رأى أن علم النفس ليس ذا موضوع مستقل؛ لأن مسائله وظواهره يتصل بعضها ويتوقف على شئون الجسم وأجهزته ووظائف الأعضاء وأعمال الجهاز العصبى ، وهذا القسم ملحق بالعلوم الطبيعية ؛ ويتصل معظمها ويتوقف على الحياة الاجتماعية وشئون الاجتماع ، وهذا القسم يجب أن يلحق بعلم الاجتماع .

### - 17 -

## اغراض الدراسة عندكل منهما

والأغراض المباشرة لهذه الدراسة متفقة كذلك عند الفيلسوفين . فكلاهما يرمى من وراء دراسته الى الكشف عن طبيعة الظاهرات الاجتماعية والقوانين التي تخضع لها .

وأقول: « الأغراض المباشرة » ، لأنهما يختلفان فى الأغراض غير المباشرة كما تقدم بيان ذلك فى الناحية الأولى من نواحى الموازنة بينهما. فابن خلدون كان يرمى الى أن تكون الدراسة فى نهاية الأمر وسيلة لتصحيح الأخبار التاريخية ، وأوجيست كونت كان يرمى الى أن تكون هذه الدراسة فى نهاية الأمر وسيلة للاصلاح الاجتماعى عن طريق اصلاح الفكر فاصلاح الأخلاق.

## منهج الدراسة عندكل منهما

وكذلك يتفقان فى منهج الدراسة . فكلاهما يرأى أن منهج الدراسة ينبغى أن يكون منهجا وضعيا قوامه الاستقراء والملاحظة والدخول فى الموضوع بدون فكرة مبيتة ، وان كان كل منهما قد انحرف عن هذا المنهج فى أثناء دراسته للظواهر الاجتماعية . وسيظهر لنا عند دراستنا للناحية الأخيرة من نواحى الموازنة بينهما أن ابن خلدون قد انحرف عن هذا المنهج الحرافا شكليا يسيرا يمكن علاجه ، على حين أن أوجيست كونت قد انحرف عنه انحرافا جوهريا كبيرا لا سبيل الى اصلاحه الا بهدم جميع ما بناه وانشائه على أسس أخرى .

#### - **\{** -

## أقسام الدراسة عندكل منهما

وأما الناحية الخامسة من نواحى الموازنة بينهما وهى أقسام الدراسة عند كل منهما فقد اختلف فيها الباحثان اختلافا كبيرا. أما أوجيست كونت فقد قسم علم الاجتماع الى شعبتين: سمى الشعبة الأولى منهما الديناميك الاجتماعى Sociale .

La Statique Sociale. والفرق بين الشعبتين أن الأولى منهما وهي الديناميك سوسيال تدرس الاجتماع الانساني في جملته ومن ناحية تطوره . فهي تمتاز بخاصتين اثنتين . الخاصة الأولى أنها تدرس الاجتماع الانساني في جملته ، عمني أنها لا تدرس كل ناحية من نواحيه على حدتها ، وانما تنظر اليه فى عمومه بقطع النظر عن تفاصيل الأمور التي يتألف منها . فالاجتماع الانساني يتمثل فى عدة نظم وقواعد منها السياسي ومنها القضائي ومنها الاقتصادي ومنها الخلقي ومنها الديني ... وهملم جرا . فالديناميك الاجتماعي لا ينظر الى كل طائفة من هذه الطوائف على حدتها ولا شأن له بهذه التفاصيل ، وانما ينظر للاجتماع الانساني في عمومه وفي جملته ، والخاصة الثانية أنه بدرس الاجتماع الانساني من ناحية تطوره ؛ أي أن غرضه الكشف عن القوانين التي يسير عليها هذا الاجتماع في انتقاله من حال الي حال. وأما الشعبة الثانية وهي الستاتيك الاجتماعي فهي تدرس الاجتماع الانساني في تفاصيله ومن ناحية استقراره. فهي تمتاز بخاصتين مقابلتين للخاصتين اللتين تمتاز بهما الشعبة السابقة . الخاصة الأولى أنها تدرس الاجتماع الانساني في تفاصيله لا في جملته كما تفعل الشعبة الأولى ، فهي تعرض لكل ناحية من نواحيه على حدتها وتدرس كل مجموعة من النظم التي تقوم عليها هذه الناحية ، ثم تنتقل الى الناحية الأخرى وهكذا دواليك . والخاصة الثانية أنها تدرس هـ ذه الأمور من ناحية استقرارها لا من ناحية تطورها ، أي أنها لا ترمي الي بيسان

الطريقة التى تنتقل بها هذه الأمور من حال الى حال كما تفعل الشعبة الأولى ، واتما ترمى الى شرح الأجزاء والعناصر التى تتألف منها الظاهرات الاجتماعية ، والوظائف التى تقوم بها ، وعلاقة هذه العناصر والوظائف بعضها ببعض . فهذه الشعبة فى ميادين الاجتماع الانسانى تشبه علم التشريح فى ميادين الدراسات الطبيعية : فكلاهما يرمى الى تشريح الأشياء لبيان أجزائها وطبيعتها والعناصر التى تتألف منها ... وما الى ذلك ، وكلاهما يقطع النظر عن ناحية التطور ، ولا شأن له بدراسة الطرق التى تسير عليها ظواهره فى انتقالها من حال الى حال .

وقد بدأ أوجيست كونت بحوثه بالشعبة الأولى وهى الديناميك الاجتماعى ووقف عليها معظم دراسته ثم انتقل منها الى دراسة الشعبة الثانية وهى الستاتيك الاجتماعى .

وأما ابن خلدون فقد قسم موضوع بحثه أقساما يضم كل قسم منها طائفة من الظواهر الاجتماعية المتجانسة في طبيعتها ، ووقف على كل طائفة فصلا على حدة أو جزءا من فصل من مقدمته ، على النحو الذي سبق بيانه في الفقرة الثانية من الفصل السابق .

وقد عنى ابن خلدون فى دراسته لكل طائفة من هذه الطوائف بأن يميزج بين الدراسيات التطورية والدراسيات التشريحية ، أو اذا استخدمنا اصطلاحات أوجيست كونت نقول ان ابن خلدون قد عنى فى دراسته لكل طائفة من طوائف الظواهرالاجتماعية بالمزج بين ناحيتيها الديناميكية والستاتيكية.

فكان يدرس عناصر الظاهرة وأجزاءها ووظائفها ... وما الىذلك من مسائل الدراسة الستاتيكية أو الاستقرارية أو التشريحية ، ويدرس فى الوقت نفسه تطورها والقوانين التى تخضع لها فى هذا التطور ان كان لها ناحية تطورية ، فهو لم يفصل بين هاتين الناحيتين ، ولم يجعل كل ناحية منهما قسما مستقلا من دراسته كما فعل كونت ، وانما بنى تقسيمه لبحثه على أساس تقسيم الظواهر الاجتماعية الى طوائف تشتمل كل طائفة منها على ظواهر متجانسة الطبيعة والاتجاه . وكان كلما تناول طائفة من طواهر الطوائف قتلها بحثا من ناحيتيها الديناميكية والتشريحية معا .

والمنهج الذي سار عليه ابن خلدون هو أفضل المنهجين وأدناهما الى المنهج العلمى السليم. وذلك أنه من المتعذر في علم الاجتماع الفصل بين الناحيتين الديناميكية والستاتيكية كما فعل أوجيست كونت. فالعناصر التي تسألف منها ظاهرة اجتماعية والوظائف التي تقوم بها ... كل ذلك وما اليه من الأمور الستاتيكية التشريحية يؤثر في اتجاه تطور الظاهرة ويرسم طريق انتقالها من حال الى حال: أي يؤثر في اتجاهها الديناميكي أي انتقالها من حال الديناميكي أي انتقالها من حال الىحال عير من عناصرها وطبيعتها وما تقوم به من وظائف: اليحال عير من عناصرها وطبيعتها وما تقوم به من وظائف: أي يؤثر تأثيرا كبيرا في ناحيتها الستاتيكية. فالفصل بين الناحيتين هو اذن فصل صناعي لا يتفق في شيء مع طبائع الظواهر الاجتماعية .

وقد فطن الى ذلك جميع المحدثين من علماء الاجتماع ، أو من يعتد ببحوثهم من المحدثين ، فصدفوا فى تقسيمهم للظواهر الاجتماعية عن الطريقة العقيمة التي سار عليها أوجيست كونت ، وساروا على الطريقة التي اتبعها ابن خلدون ، واعتبروا أنفسهم فى ذلك مجددين ، وخاصة فى بعض الظواهر التى فطنوا الى خواصها الاجتماعية فأدخلوها فى نطاق علم الاجتماع كالظواهر المورفولوجية . وحقيقة الأمر أنهم لم يكونوا فى شىء من ذلك مجددين ، وانما ترسموا فى تقسيمهم لمسائل العلم ، من حيث يشعرون أو من حيث لا يشعرون ، الحطوات والمناهج التى اتبعها ابن خلدون ، ولم يزيدوا شيئا على المسائل التى رأى ابن خلدون أنها داخلة فى نطاق ظواهر الاجتماع .

#### **— 10** —

## النتانج التي انتهى اليهاكل منهما

وأما فيما يتعلق بالناحية السادسة والأخيرة من نواحى الموازنة بينهما وهى المتصلة بنتائج البحث ، فان النتائج التى انتهى اليها كل منهما فى دراسته تختلف كل الاختلاف عن النتائج التى انتهى اليها الآخر .

أما أوجيست كونت فقد انتهى من دراسته للديناميك الاجتماعي أى للناحية المتعلقة بالتطور الى الكشف عن قانون عام سماه « قانون الحالات الثلاث » Loi des Trois états

وملخصه أن كل فرع من فروع العــرفان قد انتقــل التفكير الانساني في ادراكه من أسلوب الفهم الديني Mode de penser théologique الى أسلوب الفهم الميتافيزيقي théologique métaphysique وانتهى به الأمر الى ادراكه على أسلوب الفهم الوضعي Mode de penser Positif . ويقصد أوجيست كونت من الفهم الديني أن تفهم الظاهرة بنسبتها الى قوة مشخصة مريدة خارجة عن الظاهرة نفسها كالآلهة والملائكة والشياطين ... كأن تفهم ظاهرة النمو في النبات بنسبتها الى الله تعالى أو الى اله الانبات. ويقصد أوجيست كونت من الفهم الميتافيزيقي أن تفهم الظاهرة بنسبتها الى قوة مبهمة غير مشخصة كأن تفهم ظاهرة النمو في النبات بنسبتها الى قوة الانبات المستكنة في النبات نفسيه . وهاتان الطريقتان من الفهم لا تتجهان الى فهم الظاهرة نفسها ولا الى فهم سببها المباشر وانما تتجهان الى فهم خالقها وسببها الأول: فتنسبها أولاهما الى قوة مشخصة مريدة خارجة عن الظاهرة ؛ وتنسبها ثانيتهما الى قوة مبهمة غيرمشخصة مستكنة في الظاهرة نفسها . فكلتاهما ليست فهما للظاهرة ؛ وانما هى محاولة لفهم خالق الظاهرة وموجدها . ويقصد أوجيست كونت بالطريقة الوضعية أن تفهم الظاهرة بنسبتها الى سببها المباشر والى القانون الذي تخضع له ، كأن تفهم ظاهرة النمو في النبات على النحو الذي يشرحه علماء النبات ببيان الأسباب الكيميائية المباشرة التي تؤدى الى هذه الظاهرة وبرجعها الى القوانين التي تخضع لها . فكل ظاهرة من الظواهر وكل شعبة من شعب العرفان قد الجتاز التفكير الانسانى فى فهمها بحسب ما يراه أوجيست كونت بهذه المراحل الثلاث مرتبة على الوجه السابق ، وكل ظاهرة جديدة أو شعبة جديدة من شعب العرفان سيجتاز الفكر الانسانى فى فهمها لا محالة بحسب ما يراه أوجيست كونت هذه المراحل الثلاث مرتبة على الوجه السابق .

وهذا القانون كما نرى يبين تطور التفكير الانساني فى فهم الأشياء . ولكن أوجيست كونت قد جعله القانون العام للتطور الاجتماعي فى جملته ومختلف نواحيه ، لأنه قد انتهى اليه من دراسته للديناميك الاجتماعي . والسبب فى ذلك أن أوجيست كونت يرى أن الفكر هو الدعامة لكل نواحي الحياة الاجتماعية كما سبقت الاشارة الى ذلك فى الفقرة العاشرة من هذا الفصل . فكل تطور يطرأ على الفكر يتردد صداه فى جميع نواحى الحياة الاجتماعية ، وكل تغير فى الحياة الاجتماعية انما يكون تتيجة لتطور التفكير . ولما كان قانون الحالات الثلاث هو القانون التفكير فى تطوره ، فلا غرابة اذن أن يكون هو نفسه القانون الذي يخضع له التفكير فى تطوره ، فلا غرابة اذن أن يكون هو ولسنا فى حاجة الى أن نقف طويلا مع قانون الحالات الثلاث ، فهو قانون ظاهر البطلان من عدة وجوه .

فليس بصحيح ، كما زعم أوجيست كونت فى قانونه هذا ، أن الانسانية كلها تسير على وتيرة واحدة فى فهم الأشياء وفى ادراك الظواهر وفى تطور هذا الادراك . فالملاحظة السليمة تدل على

أن المجتمعات الانسانية ليست سواء ولم تكن سواء فى هذه الشئون ، بل ان كل مجتمع منها ليختلف عما عداه فى طبيعته واستعداده وفى طريقة فهمه للأمور وفى تطور ادراكه لظواهر الكون . فالمراحل التى اجتازها مجتمع ما فى هذا الصدد تختلف عن المراحل التى اجتازها غيره .

وليس بصحيح ، كما زعم أوجيستكونت فىقانونه هذا ، أن كل حقيقة سلك التفكير الانسانى فى فهمها هذه السبل الثلاث مرتبة على الصورة التى ذكرها . فمن الحقائق ما فهمه الانسان فهما وضعيا من بادىء الأمر كبعض الحقائق الرياضية .

وليس بصحيح ، كما زعم أوجيست كونت فى قانونه هذا ، أن هذه الطرق الثلاث وحدها هى التى تردد بينها التفكير الانسانى فى فهم الأشياء . فهنالك طرق أخرى كشيرة اتبعها الانسان المتحضر والبدائى فى ادراك الظواهر متاثرا بنظمه وتقاليده وعقائده والقوالب التى يلزمه مجتمعه بأن يصب فيها فكره وفهمه للكون وما وراءه .

وليس بصحيح ، كما زعم أوجيست كونت ، أن تطور الظواهر الاجتماعية لا يتأثر الا بتطور التفكير . فتطور شئون الاجتماع ينجم عن أمور أخرى كثيرة . بل لعل الأصح أن يقال أن تطور التفكير في معظم مظاهره نتيجة لتطور الحياة الاجتماعية لاسبب لهذا التطور .

وكما انتهى أوجيست كونت فى دراسته للشعبة الأولى من شعبتى علم الاجتماع وهى الديناميك الاجتماعى الى قانون عام هو قانون الحالات الثلاث ، فقد انتهى كذلك من دراسته للشعبة الأخرى وهى الستاتيك الاجتماعى ، أى الناحية المتعلقة بالاستقرار ، الى قانون عام كذلك هو قانون « التضامن » الاستقرار ، الى قانون عام كذلك هو قانون أن مظاهر الحياة الاجتماعية يتضامن بعضها مع بعض ، وتسير أعمال كل طائفة منها منسجمة مع أعمال ما عداها ، وتتضافر جميعها على حفظ المجتمع وصيانة حياته . فهى تشبه أجهزة الجسم الحى ، اذ يختص كل منها بوظيفة تختلف عن وظيفة ما عداه ، ولكن تنسجم هذه الوظائف كلها بعضها مع بعض وتتضامن وتتضافر على حفظ الكائن وصيانة حياته .

ولا يقل هذا القانون فسادا عن القانون السابق:

فليس بصحيح أن جميع مظاهر الحياة الاجتماعية يسجم بعضها مع بعض ويتضامن بعضها مع بعض الانسجام والتضامن اللذين تصورهما أوجيست كونت .

ففى كل مجتمع انسانى بجانب النظم المقررة تيارات تطورية ترمى الى تقويض هذه النظم واستبدال نظم أخرى بها . وهذه التيارات التطورية ليس بينها وبين النظم القديمة انسجام ولا توافق ، بل هى والنظم القديمة على طرفى نقيض ، مع أن كليهما من مظاهر الحياة الاجتماعية الحاضرة ومن عناصرها .

وفى كل مجتمع نجد نظما لا تخضع لمنطق الفكر العادى وانما

تعتقد اعتقادا وتلقن تلقينا على أنها أمور سمعية كمعظم النظم الدينية ، ونجد بجانبها نظما أخرى تقوم على دعائم يسبيغها التفكير العادى وتوائم منطقه . ومن الواضح أن هذين النوعين متنافران كل التنافر ، فلا تضامن بينهما ولا السجام ، مع أن كليهما من مظاهر الحالة الاجتماعية وعناصرها .

هذا الى أن أوجيست كونت نفسه قد اعترف بأن أساليب التفكير وفهم الأشياء فى عصره كان يتنافر بعضها مع بعض كل التنافر وأن هذا قد سبب اضطرابا وتنافرا بين مظاهر الحياة الاجتماعية . فكيف يتفق هذا مع ما قرره فى هذا القانون من أن التضامن أو الانساجام هو القاعدة فى مظاهر الاجتماع الانسانى ? .

ومن هذا يظهر أن أوجيست كونت قد جانب التوفيق في جميع ما انتهت اليه دراساته: سواء فى ذلك ما انتهت اليه دراساته فى الديناميك الاجتماعى وهو قانون الحالات ألثلاث ، وما انتهت اليه دراساته فى الستاتيك الاجتماعى وهو قانون التضامن.

أما الأسباب التي أدت الى اخفاقه هذا فيرجع أهمها الى أنه لم يستنطق الحوادث ولم يلاحظ الوقائع والتاريخ ملاحظة أمينة صادقة ، وأعا استوحى مبادئه الفلسفية وما كان يدين به منآراء في شئون الكون والتفكير . وقد تصيد لهذه الآراء ولهذه المبادىء ما يؤيدها من الحوادث ، وحال هواه بينه وبين النظر الى مئات الشواهد الواقعية التى تدل على بطلانها.

وأما ابن خلدون فانه لم يحاول ، كما فعل أوجيست كونت أن يستخلص قانونا عاما لناحية التطور ولا لناحية الاستقرار ، وانما درس كل طائفة من طوائف الظواهر الاجتماعية على حدتها واستخلص من دراسته ما هدته اليه ملاحظاته من أفكار وقوانين كما سبق بيان ذلك .

وجميع قوانين ابن خلدون وأفكاره مستمدة من ملاحظاته لظواهر الاجتماع فى الأمم التى شهدها أو عرف تاريخها ، بدون أن يستوحى مبدأ فلسفيا أو يتأثر برأى مبيت من قبل كما فعل أوجيست كونت ، ومن ثم كان منهجه أدنى الى المنهج العلمى من منهج أوجيست كونت ، وكانت قوانينه أقوى أساسا وأقرب الى طبائع الأمور والى الواقع من القوانين الحيالية التى التهى اليها أوجيست كونت .

غير أن كثيرا من الأفكار والقوانين التي انتهى اليها ابن خلدون لا تكاد تصدق الا على الأمم التي لاحظها وهي شعوب العرب والبربر والشعوب التي تشبهها في التكوين وشئون الاجتماع ، بل لا تصدق على هذه الأمم نفسها الا في مرحلة خاصة من مراحل تاريخها وهي المرحلة التي شاهدها أو انتهى اللها علمه .

فالخطأ الذى وقع فيه ابن خلدون فى هذا الصدد يرجع الى نقص كبير فى استقراء الظواهر . فهو لم يستقرىء الظواهر الا عند أمم معينة وفى عصور خاصة ، وانتهى من هذا الاستقراء

الناقص كل النقص الى أفكار وقوانين ظن أنها عامة تصدق فى كل مجتمع وفى كل زمان.

ولكن خطأه هذا ليس شيئا مذكورا بجانب الأخطاء التى وقع فيها أوجيست كونت. فانحراف ابن خلدون عن المنهج السليم فى استنباط القوانين كان انحرافا شكليا يسيرا يمكن علاجه بتوسيع نطاق الاستقراء ، على حين أن أوجيست كونت قد انحرف فى ذلك عن المنهج السليم انحرافا جوهريا كبيرا لا سبيل الى اصلاحه الا بهدم جميع ما بناه وانشائه على أسس أخرى .

#### - 17 -

ابن خلدون هو المنشى الأول لعلم الاجتماع ولم يصل الى شأوه فى هذه البحوث أحد ممن جاء بعده الى أواخر القرن التاسع عشر

هذا ، ولما كانت دراسة ابن خلدون للظواهر الاجتماعية في « مقدمته » تتفق كل الاتفاق في موضوعها وأغراضها والأسس القائمة عليها ومناهجها في البحث مع ما نسسميه الآن «علم الاجتماع » أو « السوسيولوچيا » La Sociologie كما يظهر ذلك مما تقدم في الفقرات السابقة من هذا الفصل ، ولما كنا لم نعثر على بحث سابق لابن خلدون تتوافر فيه هذه

الصفات ؛ ففي امكاننا اذن أن نقطع بأن ابن خلدون هو المنشىء الأول لعلم الاجتماع .

فليس الفضل فى انشاء علم الاجتماع يرجع اذن الى « فيكو » Vico ( ١٧٤٤ – ١٧٩٦) كما يزعم الايطاليون ؛ ولا الى كتاب الله كتاب الله ( ١٧٩٦ – ١٨٧٤) كما يدعى الله الله كتاب الله أوجيست كونت ١٨٧٤ ) كما يدعى الله الله الله أوجيست كونت Auguste Connte الله أوجيست كونت الم ١٧٩٨ ) كما يقول الفرنسيون ؛ وأغا يرجع الى مفكر عربى ظهر قبل هؤلاء جميعا بنحو أربعة قرون ، فأقام هذا العلم على دعائم سليمة ، وسار فيه على صراط واضح مستقيم ، واستوعب جميع مسائله ، ووصل فى تنظيم دراساته وكشف واستوعب جميع مسائله ، ووصل فى تنظيم دراساته وكشف حقائقه الى شأو رفيع لم يصل الى مثله واحد من هؤلاء : ذلكم هو العلامة عبد الرحمن أبو زيد ولى الدين ابن خلدون الحضرمى .

#### \*\*\*

ولسنا وحدنا الذين نقرر هذا الرأى ، بل يقرنا عليه كثير من المنصفينمن علماء الاجتماع المحدثين .

ومن هؤلاء العلامة « لودڤيج جبلوڤتش » L. Gumplowicz « لقد الذي يقول بعد أن حلل كثيرا من نظريات ابن خلدون: « لقد أردنا أن ندلل على أنه قبل أوجيست كونت بل قبل ڤيكو الذي أراد الايطاليون أن يجعلوا منه أول عالم أوربي في علم الاجتماع ، جاء مسلم تقى فدرس الظواهر الاجتماعية بعقل

متزن ، وأتى فى هذا الموضوع بآراء عميقة ، وما كتبه هو ها نسميه اليوم علم الاجتماع » (١) .

ومنهم كذلك العلامة «كولوزيو» S. Colosio الذي يقول في مجلة « العالم الاسلامي» الفرنسية: « ان مبدأ الحتمية الاجتماعية Déterminisme (أي الجبرية في ظواهر الاجتماع) وهو المبدأ الذي يقوم عليه علم الاجتماع) يعود الفضل في تقريره الى ابن خلدون قبل رجال الفلسفة الوضعية تقريره الى ابن خلدون قبل رجال الفلسفة الوضعية (يقصد أوجيست كونت ومدرسته)» (٢).

ومنهم كذلك العلامة قارد Vard الأمريكي الذي يقول في كتابه: «علم الاجتماع النظري»: «كانوا يظنون أن أول من قال وبشر عبداً الحتمية في الحياة الاجتماعية هو موتسكيو Montesquieu أو قيكو Vico ، مع أن ابن خلدون قد قال بذلك وأثبت خضوع الظواهر الاجتماعية لقوانين ثابتة قبل هؤلاء عدة طويلة . فقد قال بذلك في القرن الرابع عشر » .

ومنهم كذلك العلامة شميث M. Schmidt الذي يقول في كتابه الذي أصدره سنة ١٩٣٠ عن « ابن خلدون : عالم الاجتماع ، والمؤرخ ، والفيلسوف » : « ان ابن خلدون قد

<sup>(1)</sup> Gumplowicz: Ibn Khaldun ein, arabischer soziologe des 14 Jahrhunderts. In "Sociologische Essays". P. P. 201 — 202

<sup>(2)</sup> S. Colosio: Contribution à l'Étude D'Ibt khaldoun (Revue du Monde Musulman XXVI, 1914)

تقدم فى علم الاجتماع الى حدود لم يصل اليها كونت نفسه فى النصف الأول من القرن التاسع عشر ... وان المفكرين الذين وضعوا أسس علم الاجتماع من جديد لو كانوا قد اطلعوا على مقدمة ابن خلدون فاستعانوا بالحقائق التى كان قد اكتشفها والمناهج التى أحدثها فى الدراسة ذلك العبقرى العربى قبلهم بمدة طويلة لاستطاعوا أن يتقدموا بهذا العلم الجديد بسرعة أعظم كثيرا مما تقدموا به » (۱).

#### \*\*\*

صحيح أن ابن خلدون لم يوفق كل التوفيق فى بعض النظريات والقوانين التى انتهت اليها دراسته ، كما سنبين ذلك فى الفصل التالى ؛ ولكن ما كان يمكن أن ينتظر من منشىء العلم أن ينشئه كاملا مبرءا من كل عيب ، وبحسبه شرفا أنه أقام علمه على دعائم قوية ، ورسم منهجه فى صورة واضحة ، ولم يغادر أية طائفة من مسائله الا عرض لها بالدراسة ، وأن دراسته هذه قد قدمت نماذج رائعة لما ينبغى أن تكون عليه الدراسة الصحيحة ، وجاءت فى كثير من تفاصيلها نفسها أقرب ما يكون الى الكمال .

والى هذا المعنى يشير ابن خلدون نفسه فى آخر المقدمة اذيقول:

<sup>(</sup>I) N. Schmidt: Ibn Khaldun: Historian; Sociologist; and Philosopher (New — York 1939)

«عزمنا أن نقبض العنان عن القول فى هذا الكتاب الأول الذى هو طبيعة العمران وما يعرض فيه ، فقد استوفينا من مسائله ما حسبناه كفاء له ، ولعل من يأتى بعدنا ، ممن يؤيده الله بفكر صحيح وعلم متين ، يغوص من مسائله على آكثر مما كتبناه . فليس على مستنبط الفن استقصاء مسائله ، وانما عليه تعيين موضوع العلم وتنويع فصوله وما يتكلم فيه ؛ والمتأخرون يلحقون المسائل من بعده شيئا فشيئا الى أن يكمل » .

## الفيشل لتأبي

## أهم مايوجه إلى ابن خلدون من مآخذ ف دراسته لظواهر الاجتماع

- 1 -

## نقص استقراء ابن خلدون في شئون السياسة وقيام الدول

من أهم ما يؤخذ على ابن خلدون أن كثيرا من القوانين والأفكار التى انتهى اليها فى شئون السياسة وقيام الدول لا تكاد تصدق الا على الأمم التى لاحظها ، وهى شعوب العرب والبربر والشعوب التى تشبهها فى التكوين وشئون الاجتماع ، بل لا تصدق على هذه الأمم نفسها الا فى مرحلة خاصة من مراحل تاريخها ، وهى المرحلة التى شاهدها أو انتهى اليه علمها .

فالحطأ الذي وقع فيه ابن خلدون في شئون السياسة وقيام الدول يرجع الى تقص كبير في استقراء الظواهر . فهـو لم

يستقرىء هذه الظواهر الاعند أمم معينة وفى عصور خاصة ، وانتهى من هذا الاستقراء الناقص الى أفكار وقوانين ظن أنها عامة تصدق فى كل مجتمع وفى كل زمان .

واليك مثالا آراءه فى العصبية وروح القبيلة وتوقف الملك والدولة عليهما ( المقدمة ، البيان ٤٦١ ، ٤٦٢ ) ، وآراءه في علاقة الدين بقوة الدولة وسعتها و « أن الدول العامة الاستيلاء العظيمة الملك أصلها الدين » ( المقدمة ، البيان ٤٦٦ ) ، وآراءه فى تطور الدولة وما تسير فيه من أدوار وأنها تمر فى دور البداوة ثم فى دور الحضارة ثم فى دور الانحلال ( المقدمة ، البيان ٤٨٥ ، ٤٨٦ ) ، وآراءه في أعمار الدول وأن عمر الدولة لا يعدو في العالب عمر ثلاثة أجيال أي حوالي مائة وعشرين سنة (المقدمة ، البيان ٤٨٥ \_ ٤٨٨ ) . فان هذه الحقائق وأشباهها لا تصدق الا على طائفة من الدول العربية والبربرية في مرحلة من مراحل تاريخها ، وليست قوانين عامة كما تبادر الى ذهنه . فقد تكونت من بعد ابن خلدون ، بل من قبله كذلك ، دول كبيرة واستعة الملك قوية البيان طويلة الأمد بدون أن يكون للعصبية ولأ للدين دخل في نشأتها ولا في بقائها ، وتكونت من بعده ، بل من قبله كذلك ، دول كشيرة لم تسر في الأدوار التي ظن أن المرور بها ضربة لازب لجميع الدول ، وعاشت أضعاف المدة التي ذكر أن الدولة لا تتجاوزها في الغالب.

## مبالغه ابن خلدون

### فى أثر البيئة الجغرافية في شئون الاجتماع

اعتبر ابن خلدون البيئة الجغرافية دعامة هامة لمختلف الظواهر الاجتماعية ، حتى لقد افتتح مقدمت بدراسة هذه البيئة وبيان ما لها من آثار ، وحتى انه لم يغادر أية ظاهرة اجتماعية الا جعلها مدينة لهذه البيئة في صورة ما . فالى البيئة الجغسرافية في نظره يرجع السبب في اختلاف البشر في ألوانهم وجسومهم وميولهم ونشاطهم العام وكثير من صفاتهم الجسمية والخلقية . وللبيئة الجغرافية في نظره دخل كبير فيما عيز المجتمعات بعضها من بعض من مقومات في التقاليد والعادات والعلوم والأفكار وشعق الأسرة ونظم الحكم والسياسة والأخلاق والانفعالات وسائر أنواع الاجتماع (١٠).

والى مثل هذا ، بل الى أبعد منه ، ذهب جماعة فى العصور الحديثة على رأسهم العلمة الفرنسي منتسكيو ( ١٦٨٩ \_ L Esprit des « روح القوانين » ١٧٥٥ م

<sup>(</sup>۱) عرض ابن خلدون لهذا الموضوع في أربع مقدمات من الباب الأول . وقد بدأ دراسته هذه بعرض عام لجغرافية العالم بالقدر الذي وصلت اليه بحوث هذا العلم في عصره ؛ ثم شرح آثار البيئة الجغرافية في مختلف الظواهر الفردية والاجتماعية ، انظر صفحات ٢٧٥ سـ ٣٤٤ من المقدمة طبعة لجنة البيان .

Lois فقد بالغ فى آثار البيئة الجغرافية فى أحوال العمران حتى لقد جعلها السبب الرئيسى فى اختلاف الأمم فى شئون الشرائع والقوانين والتقاليد والعادات ، ومستوى الحضارة ، وشكل الحكومة ، ونظم السياسة والاقتصاد والحرب والأخلاق ، ومبلغ تكاثف السكان وتخلخلهم ، ومدى ما ينعم به الشعب من حرية واستقلال أو يعانيه من تبعية وخضوع ، ونسب الى هذه البيئة الفضل فى نشأة النزعات الديمقراطية فى التشريع ورسوخها فى نفوس الأفراد ، كما حميًها الوزر فى اشاعة نظام الطبقات ونظم الاستعباد والتبعية بمختلف مظاهرها ، سواء فى ذلك استعباد الشعوب بعضها لبعض (الرق المدنى) واستعباد الرجال لنسائهم (الرق العائلى) (١٠).

ويعتنق هذا المذهب في العصور الحالية كثير من الباحثين في علم « الجغرافيا البشرية » ومنهم العلامة « برون » في علم « الجغرافيا الانسانية » Jean Brunhes La Géographie Humainé, 2 Vols

#### \*\*\*

ونحن لا ننكر أن للبيئة الجغرافية آثارا ذات بال فى حياة المجتمع ومظاهر نشاطه . ولكن من الخطأ البيئن المبالغة فى هذه الآثار الى الحد الذى ذهب اليه ابن خلدون ومنتسكيو وچان برون ومن تابعهم من الباحثين ، وذلك :

<sup>(</sup>۱) انظر الكتب ١٤ ــ ١٨ من الجزء الأول من « روح القوانين » لمنتسكيو .

ا ـ أن البيئة الجعرافية لا تتحقق آثارها الا بفضل ما يحدث بينها وبين العوامل الاجتماعية الأخرى من جهه ه وما يحدث بينها وبين استعدادات الشعوب من جهة أخرى من تفاعل وتضافر . فان لم يتم هذا التفاعل والتضافر لم تستطع هذه البيئة سبيلا الى احداث أثر ما فى حياة الجماعات . واليك مثلا بلاد الصين التى كانت ولا تزال غنية عناجها المعدنية ، ومع ذلك لم يتجه شعبها لاستغلال هذه المناجم والانتفاع بها فى شئون التصنيع ، لأن عوامل وظروفا أخرى جعلته يصدف عن الصناعة ، ويقف جهوده على النشاط الزراعى ، فظلت ناحية هامة مما تشتمل عليه بيئته الجغرافية معطلة لا أثر لها فى تطوره الاجتماعى ، وظل على هذه الحال الى عهد ليس ببعيد .

٢ ـ وكما تؤثر البيئة الجغرافية فى المجتمع ، وتوجهه أحيانا وجهة خاصة تتفق مع مقتضياتها ، يؤثر المجتمع نفسه فى بيئته ويخضعها لرغباته . فكثيرا ما استطاع المجتمع أن يغير طبيعة البيئة الجغرافية ، ويذللها لارادته ، وينقض كثيرا مما أبرمته ، ويحول بينها وبين تحقيق كثير مما تقتضيه ، ويجعلها طوع مشيئته ، ويشكلها كما يشاء وتشاء له غاياته فى الحياة .

فقد استطاع الانسان أن يجعل الجبال وديانا ويشق فيها طرقا ، ويبتغى فيها أنفاقا ، ويجفف البحيرات والمستنقعات ، ويغير مجارى الأنهار واتجاهات الرياح ، وينزل المطر وفق مشيئته ، ويجعل من الصحارى مزارع ومن الغابات مدنا ، واستطاع بما استخدمه من وسائل النقل السريعة وما اهتدى

اليه من أساليب الاستبدال أن ينشر المواد الأولية ، ويجعلها موفورة فى كل مكان . وبالجملة قد تجلت ارادته وسيطرته على بيئته فى كل ما نرى من مظاهر الحضارة الحديثة

٣ ـ ولا أدل على ذلك من أن الشعوب قد تتفق فى البيئة الجغرافية ، ولكنها تختلف اختلافا كبيرا فى شتى مظاهر الحضارة ومختلف شئون الحياة . فسكان المناطق الاستوائية بافريقية يعدون من الشعوب البدائية ، على حين أن سكان هذه المناطق نفسها بأمريكا يعدون من أرقى الشعوب ، والدنيا الجديدة كانت موطنا لشعوب متأخرة ساذجة ، وهى نفسها الان موطن لأمم وصلت الى درجة كبيرة فى سلم الحضارة .

# مبالغة ابن خلدون فى أثر القادة والحـكام فى شئون الاجتماع والتطور الاجتماعي

يذهب ابن خلدون فى موضع من مقدمته الى أن السبب فى التطور الاجتماعى يرجع الى اختلاف نظم الحكم وتغير الأسرات الحاكمة ، وامتزاج عوائد كل أسرة من هذه الأسرات بعوائد الأسرة السابقة لها ، والميل الطبيعى لدى المحكومين الى تقليد الحاكمين . وذلك أن الأسرة الحاكمة تجىء بعوائد وتقاليد تختلف عن عوائد الأسرة السابقة لها وتقاليدها ، فتأخذ كثيرا

من نظم الأسرة السابقة لها ، ولكنها مع ذلك تظل محتفظة بطائفة من عوائدها وتقاليدها . فينشأ من ذلك مزيج اجتماعي جديد يحاكيه الشعب المحكوم ويسير عليه في شئونه . فحينئذ تبدأ مرحلة جديدة من مراحل الانتقال والتطور في شئون العمران . والى هذا يشير ابن خلدون اذ يقول :

« والسبب الشائع فى تبدل الأحوال والعوائد أن عوائد كل جيل تابعة لعوائد سلطانه ، كما يقال فى الأمثلة الحكمية : الناس على دين الملك ، وأهل الملك والسلطان اذا استولوا على الدولة والأمر فلابد وأن يفزعوا الى عوائد من قبلهم ويأخذوا الكثير منها . ولا يغفلوا عوائد جيلهم مع ذلك ، فيقع فى عوائد الدولة بعض المخالفة لعوائد الجيل الأول ، فاذا جاءت دولة أخرى من بعدهم ومزجت من عوائدهم وعوائدها خالفت أيضا بعض الشيء ، وكانت للأولى أشد مخالفة . ثم لا بزال التدريج فى المخالفة حتى ينتهى الى المباينة بالجملة . فما دامت الأمم والأجيال تتعاقب فى الملك والسلطان لا تزال المخالفة فى العوائد والأحوال واقعة » (المقدمة ، البيان ٢٥٣) .

وتقرب هذه النظرية من نظرية قال بها بعض المحدثين من علماء النفس وعلى رأسهم ماكدوجل الانجليزى وبعض علماء الاجتماع كالعلامة تارد (١) الفرنسى ، وتتلخص فى أن السبب

Introduction to انظر كتاب مكدوجل في علم النفس الاجتماعي (۱) Lois de وكتاب تارد Tard في توانين التقليد Social Psychology L' Imitation .

فى التــطور الاجتماعي يرجع الى أعمــال القادة والزعمــاء والمصلحين والمفكرين . فالى هؤلاء يرجع الفضل كل الفضل ــ فى نظر القائلين بهذا الرأى \_ فى ابتداع نظم جديدة يهديهم اليها ذكاؤهم ونفاذ بصيرتهم وحسن ادراكهم لما ينبغى أن تكون عليه مجتمعاتهم ، ويتفانون فى العمل على نشر نظمهم ، والدعاية لها ، وتزيينها في نفوس الشعب ، واقناعه بما يصيبه من خير في اتباعها فيحاكيهم في مذهبهم جماعة من الناس، ويحاكى هـــذه الجماعة جماعة أخرى ، وهكذا دواليك حتى تصبح آراؤهم نظما مستقرة ، وتختفي أمامها النظم القديمة . فجميع ما يعتور ظواهر الاجتماع من تغير وتطور يعتمد في نظرهم على دعامتين : تتمثل أولاهما في الابتداع والاختراع Invention وقوة التأثير من جانب القادة والزعماء والمصلحين والمفكرين ؛ وتتمثل الأخرى فى الاتباع والمحاكاة والتقليــد Imitation من جانب أفراد الشعب. وبذلك يرجعون شئون التطور الاجتماعي الي ظواهر نفسية (سيكولوچية) فردية ؛ لأن الابتداع والتقليد كليهما يدخلان تحت هذا النوع من الظواهر

### \*\*\*

ونحن لا ننكر ما للقادة والزعماء والحكام والمفكرين من أثر في حياة المجتمعات ، ولكن من الخطأ المبالغة في هذا الأثر والاعتقاد بأنه العامل الأساسي في التطور الاجتماعي كما يزعم أصحاب هذه النظرية . وذلك أنه لا يتاح للقادة والزعماء

والمصلحين والمفكرين النجاح فىرسالتهم الا أذا كانت مجتمعاتهم مهيأة لقبول ما يدعون اليه ، وكانوا مترجمين ترجمة صادقة عن اتجاهات وميول عامة أخذت بوادرها تظهر في هذه المجتمعات . فان لم يكونوا مترجمين عن هذه الاتجاهات والميول ؛ بل كانوا فيما يدعون اليه معبرين عن مجرد آراء وفلسفات فردية تتنافر مع درجة التطور التي وصلت اليها مجتمعاتهم ، أي لم تكن هذه المجتمعات مهيأة بحسب تطورها الطبيعي لقبول هذه الآراء والفلسفات ، فانهم يخفقون في رسالتهم شر اخفاق ، مهما كانت آراؤهم سامية نبيلة من وجهة النظر المثالية . والتاريخ يقدم لنا مئات الأمثلة لفلاسفة ومصلحين اجتماعيين ، بل لرسل وأنبياء ، لم تلق آراؤهم قبولا من مجتمعاتهم ، على الرغم من نبلهـ ا وسموها في ذاتها ، وعلى الرغم مما بدلوه من جهد في الدعاية لها وما لاقوه من عنت في سبيلها . وكلما تعمقنا في البحث في أسباب اخفاقهم زدنا ايمانا بأنها ترجع الى أن مجتمعاتهم لم تكن فى ابان ظهورهم مهيأة لقبول مايدعون اليه. فالتطور الاجتماعي لا يرجع اذن الى نجاح القادة والزعماء والمصلحين ، وأنما نجاح هؤلاء يرجع الى مسايرتهم للتـطور الاجتمـاعي وسيرهم في السبيل الذي يتجه اليه ، وبعب ارة أخرى ليس الناجحون من القادة والزعماء والمصلحين هم الذين يخلقون المجتمع ويصنعون نظامه ، وانما المجتمع نفسه هو الذي يخلقهم ويصنع آراءهم ويوخى اليهم بما يدعون اليه .

ومع ذلك فان للقادة والزعماء والمصلحين آثارا لا يستهان

بها فى شئون التطور الاجتماعى . فبفضل ما يبذلونه فى هذا السبيل من جهود ، وما يكونون مزودين به فى العادة من رجاحة الفكر ، وقوة التأثير ، وصفات الزعامة ، يستطيعون حسس التمهيد للتطور الاجتماعى ، وازالة العقبات من طريقه ، والتعجيل به ، واقامته على دعائم متينة ، والسير به فى طريق سوى ، وزيادة الشعب المانا به ، ورغبة فيه ، واستعدادا لقبوله ، لأن لقبوله . ونقول : « زيادة » الشعب استعدادا لقبوله ، لأن نجاحهم فى رسالتهم يتوقف كما قلنا على وجود أصل الاستعداد لقبولها فى الشعوب التي يظهرون فيها ، وعلى أنهم يترجمون ترجمة صادقة عن اتجاهات وميول أخذت بوادرها تظهر فى مجتمعاتهم .

### - { -

## اتهام ابن خلدون بالتحامل على العرب

## فى مقدمته

وضع ابن خلدون لبعض فصول من مقدمته عناوين يظهر منها فى بادىء الرأى أنه يتحامل على الشعب العربى وينتقص من قدره . ويظهر هذا على الأخص فى عناوين أربعة فصول متتالية فى الباب الثانى ( من الفصل الخامس والعشرين إلى الفصل الثامن والعشرين) وفى عنوان الفصل التاسع من الباب الرابع . ونصوص هذه العناوين ما يلى :

فصل فى أن العرب لا يتغلبون الا على البسائط ( المقدمة ، البيان ٤٥٣ ) ؛

فصل فى أن العرب اذا تغلبوا على أوطان أسرع اليها الخراب ( المقدمة ، البيان ٤٥٣ — ٤٥٥ ) ؛

فصل فى أن العرب لا يحصل لهم الملك الا بصبغة دينية من نبوة أو ولاية أو أثر عظيم من الدين على الجملة ( المقدمة ، البيان ٤٥٦ ) ؛

فصل فىأن العرب أبعد الناس عن السياسة والملك ( المقدمة ، البيان ٢٥٦ — ٤٥٨ ) ؛

فصل فى أن المبانى التى كانت تختطها العرب يسرع اليها الفساد الا فى الأقل ( المقدمة ، البيان ٨٥٧ — ٨٥٨ ) .

#### \*\*\*

والحقيقة أن ابن خلدون لا يقصد من كلمة العرب فى مثل هذه الفصول السعب العربى ، وانما يستخدم هذه الكلمة بمعنى الأعراب أو سكان البادية الذين يعيشون خارج المدن ويشتغلون بمهنة الرعى وخاصة رعى الابل ويتخذون الخيام مساكن لهم ويظعنون من مكان الى آخر حسب مقتضيات حياتهم وحاجات أنعامهم التى يتوقف معاشهم عليها ؛ وهم المقابلون لأهل الحضر وسكان الأمصار ؛ كما تدل على ذلك الحقائق تعيها التى عرضها ابن خلدون فى الفصول التى وردت فها هذه الكلمة :

فهو يقول فى الفصل الثانى من الباب الثانى: « وأما من كأن معاشهم من الابل فهم أكثر ظعنا ، وأبعد فى القفر مجالا ... فكانوا لذلك أشد توحشا ، وينزلون من أهل الحواضر منزلة الوحش غير المقدور عليه والمفترس من الحيوان العجم ؛ وهؤلاء العرب . وفى معناهم ظعون البربر وزناتة بالمغرب والأكراد والتركمان بالمشرق ؛ الا أن العرب أبعد نجعه وأشد بداوة لأنهم مختصون بالقيام على الابل فقط » .

ويقول في الفصل التاسع من الباب الثاني ، وهو الذي عنونه بقوله : « فصل في أن الصريح من النسب انما يوجد للمتوحشين في القفر من العرب ومن في معناهم » : « وذلك لما اختصوا به من نكد العيش ، وشظف الأحول ، وسوء المواطن ، حملتهم عليها الضرورة التي عينت لهم تلك القسمة . وهم لما كان معاشهم من القيام على الابل و تتاجها ورعايتها ، والابل تدعوهم الى التوحش في القفر لرعيها من شجره و تتاجها في رماله » .

ويقول فى الفصل الخامس والعشرين من الباب الثانى ، وهو الذى عنونه بقوله: « فصل فى أن العرب لا يتغلبون الا على البسائط »: « وذلك أنهم بطبيعة التوحش الذى فيهم أهل انتهاب وعيث ، ينتهبون ما قدروا عليه من غير مغالبة ولا ركوب خطر ، ويفرون الى منتجعهم بالقفر ... ».

ويقول في الفصل السادس والعشرين من الباب الثاني ، وهو الفصل الذي عنونه بقــوله : « فصل فى أن العــرب آذا تعلبوا على أوطان أسرع اليها الخراب » : « والسبب في ذلك أنهم أمة وحشية باستحكام عوائد التوحش وأسبابه فيهم ... وهذه الطبيعة منافية للعمران ومناقضة له ، فعاية الأحوال العادية كلها عندهم الرحلة والتقلب ، وذلك مناقض للسكون الذي به العمران ومناف له . فالحجر مثلا أغا حاجتهم اليه لنصبه أَثَافي ً للقدر ، فينقلونه من المباني ويُخرِّ بونها عليه ، ويعدونه لذلك . والخشب أيضا إنما حاجتهم اليه ليعتمردوا به خيامهم ويتخذوا الأوتاد منه لبيوتهم ، فيتُخرِّبون السُّقَّتُف عليه .

فصارت طبيعة وجودهم منافية للبناء الذي هو أصل العمران ».

ويقول فى الفصل السابع والعشرين من الباب الثاني ، وهو الفصل الذي عنونه بقوله: « فصل في أن العرب لا يحصل لهم الملك الا بصبغة دينية ... « والسبب في ذلك أنهم لخلــق التوحش الذي فيهم أصعب الأمم انقيادا بعضهم لبعض ... فاذا كان الدين بالنبوة أو الولاية كان الوازع لهم من أنفسهم ،

وذهب خلق الكبر والمنافسة منهم ، فسلمل انقيادهم واجتماعهم » . \_ والتوحش الذي يعنيه ابن خلدون هو البعد عن الحضر وسكنى القفار وعدم الاستقرار وايلاف النجعة والظعن من مكان الي آخر .

ويقول في الفصل الثامن والعشرين من الباب الثاني، وهو

الفصل الذي عنوله بقوله: « فصل فى أن العرب أبعد الأمم عن سياسة الملك »: « والسبب فى ذلك أنهم أكثر بداوة من سائر الأمم ، وأبعد مجالاً فى القفر ، وأغنى عن حاجات التلول وحبوبها لاعتيادهم الشظف وخشونة العيش ، فاستغنوا عن غيرهم ، فضعف انقيادهم بعضهم لبعض ».

ويقول في الفصل التاسع من الباب الرابع ، وهو الفصل الذي عنونه بقوله: « فصل في أن المباني التي كانت تختطها العرب يسرع اليها الحراب الا في الأقل »: « والسبب في ذلك شأن البداوة والبعد عن الصنائع ... وله والله أعلم وجه آخر ... وذلك قلة مراعاتهم لحسن الاختيار في اختطاط المدن ... وانما يراعون مراعي ابلهم خاصة ، لا يبالون بالماء طاب أو خبث ولا قل أو كثر ، ولا يسألون عن زكاء المزارع والمنابت والأهوية للانتقالهم في الأرض ونقلهم الحبوب من البلد البعيد وأما الرياح فالقفر مختلف للمهاب كلها ، والظعن كفيل لهم بطيبها ، لأن الرياح الما تخبث مع القرار والسكني » .

ويقول فى الفصل الحادى والعشرين من الباب الخامس ، وهو الفصل الذى عنونه بقوله: « فصل فى أن العرب أبعد الناس عن الصنائع »: « والسبب فى ذلك أنهم أعرق فى البدو ، وأبعد عن العمران الحضرى وما يدعو اليه من الصنائع وغيرها ، والعجم من أهل المشرق وأمم النصرانية عند و آه البحر الرومى أقوم الناس عليها ، لأنهم أعرق فى العمران الحضرى ، وأبعد عن أقوم الناس عليها ، لأنهم أعرق فى العمران الحضرى ، وأبعد عن

البدو وعمرانه ، حتى ان الابل التى أعانت العرب على التوحش فى القفر والاعراق فى البدو مفقودة لديهم بالجملة ومقودة رعايتها ».

وفضلا عن هذا كله فان ابن خلدون نفسه قد صرح عما يقصده من كلمة العرب اذ وضع للباب الثانى الذى وردت فيه الفصول الأربعة السابق ذكرها عنوانا يدل على أنه انما يدرس فى هذا الباب الشعوب البدوية دون غيرها ، فقال : « الباب الثانى فى العمران البدوى والأمم الوحشية » .

وذكر فى خاتمة تمهيده للمقدمة السبب الذى دعاه الى تقديم دراسة هذه الشعوب على دراسة غيرها فقال : « وقد قدمت العمران البدوى الأنه سابق على جميعها ، كما نبين لك بعد » .

#### \*\*\*

هذا ، وقد أساء كثير من الساحثين فهم مدلول كلمة «العرب» فى عناوين فصول المقدمة ، ولم يعن النظر فيما يذكره ابن خلدون تحت هذه العناوين من الأمور القاطعة بأنه يقصد من هذه الكلمة سكان البادية الذين يشتغلون بمهنة الرعى ويعيشون عيشة تنقل ونجعة ، فظن أنه يقصد منها شعب العرب المقابل لشعب العجم ، وممن وقع في هذا الخطأ الأستاذ الدكتور طه حسين في رسالته عن « فلسفة ابن خلدون الاجتماعية » ، والأستاذ محمد عبد الله عنان في كتابه عن « ابن خلدون ، حياته وتراثه الفكرى » ، فيقول الدكتور طه حسين بعد أن بيئن

مظاهر الضعف الذي انتهى اليه أمر العرب في عصر ابن خلدون : « فليس غريبا اذن أن يزدريهم ابن خلدون ، ولا سيما أنه عاش في ظل الأسر البربرية المجاهرة بعدائها للعرب الذين خــربوا أفريقية الشمالية في القرن الحامس » (١٠). ويقول الأستاذ محمد عبد الله عنان بعد أن أشار الى عناوين الفصول السابق ذكرها وقرر أنها تنطوي على تحامل وعداء شديدين للشعب العربي : « وقد يفهم سر هذا التحامل الذي يطلق رأى ابن خلدون في العرب عثل هذه الشدة اذا ذكرنا أنه رغم انتسابه الى أصل عربي ، ينتمي في الواقع الى ذلك الشعب البربري الذي افتتح العرب بلاده بعد مقاومة عنيفة وفرضوا عليه دينهم ولعتهم ، واضطروه بعد طول النضال والمقاومة والانتقاض أن يندمج أخيرا في الكتلة الاسلامية ، وأن يخضع راغما لرياسة العرب في افريقية واسبانيا حتى تحين الفرصة لتحرره ونهوضه. والخصومة بين العسرب والبرير في افريقية واسلبانيا شهيرة في التساريخ الأسلامي ؛ وقد ورث البربر بغض العرب منذ بعيـــد ، ونشأ ابن خلدون وترعرع في هذا المجتمع البربري يضطرم عشاعره وتقاليده وذكرياته ، ونشأت فيه أسرته قبل ذلك عمائة عام ، ونعمت برعاية الموحدين والبربر وتقلبت في نعمهم . فليس غريبا يعد ذلك أن نسمع منه أشد الأحكام وأقساها على العرب(١) » ،

<sup>(</sup>١) فلسفة ابن خلدون الاجتماعية ، ترجمة محمد عبد الله عنان ، ص ١٠٢ .

<sup>(</sup>٢) محمد عبد الله عنان ، ابن خلدون ، الطبعة الثانية ، ١٢٠ ، ١٢١ .

وقد رتب بعض هؤلاء على فهمهم غير الصحيح لمدلول كلمة « العرب » في عبارات ابن خلدون نتائج غريبة . فمن ذلك ما ذهب اليه بعضهم من أن ابن خلدون يدين بالمذهب الشعوبي المعادى للعرب وأنه من الكافرين بالعروبة. ومن ذلك أيضا ما زعمه بعضهم من أن في تحامل ابن خلدون على العرب **دليلا** على أنه من أصل غير عربي ، وأنه على الرغم من ادعائه العروبة فان طبيعة دمه تغلب عليه في تفكيره ومفاضلته بين الشعوب! ومن الغريب أن يقع في هذا الخطأ باحثون من العرب، بينما يسلم منه كثير من الفرنجة المستشرقين ومن الأتراك حتى القدامي منهم . واليك مثلا البارون دوسلان الذي ظهرت ترجمته الفرنسية لمقدمة ابن خلدون سنة ١٨٦٨ ؛ فانه يقول في تعليقه على عنوان الفصل الثاني من الباب الثاني وهو الغصل الذي عنونه ابن خلدون بقوله : « فصل فى أن جيل العرب فى الحلقة طبيعي » ما ترجمته : « استخدم ابن خلدون في هذا الفصل وفي الفصول التالية له كلمة العرب عمني البدو » .

ويقول فى شرحه لكلمة العرب فى معجم الألفاظ الملحق بترجمته للمقدمة ما ترجمته: « ان العرب عند ابن خلدون هم البدو الرّحس (Les Arabes d'Ibn Khaldoun sont les ما Arabes nomades (Vol. 3. P. 488)

وقد أشار كذلك الى هـذا المعنى ضمنا لا صراحة المؤرخ التركية التركية العرب الى التركية عناها المتبادر الى الذهن ، وإنما ترجمها على أنها «قبائل عرب»

أو « القبائل العربية » . فاضافة لفظ قبائل هنا يفيد ذلك المفهوم البدوى لا الحضاري ، وهو المفهوم الذي قصده ابن خلدون .

### \*\*\*

ومع ذلك فقد وددنا لو استعمل ابن خلدون كلمة « البدو » فى هذا المقام ، وهي الكلمة الصريحة فيما يقصده ، بدلا من كلمة « العرب » التي تطلق أحيانا على المعنى الذي يقصده ( لأن الواقع أنه لم يأت بهذا المعنى من عنده ، بل انه أحد المعاني اللغوية القدعة للكلمة ) ، ولكنها في الغالب تطلق على الشعب العربي . اذن لاتفي هذا اللبس ، ولما أتاح لأحد مجالا للاعتراض عليه . ومن ثم كان الأستاذ محمد جميل بيهم محقا اذ يقول : « لقد كان ابن خلدون جليا في أنه كان يذم البدو دون العرب ، وذلك بالفصول الأربعة التي جاءت تحت عنوان « في العمران البدوى والأمم المتوحشة والقبائل » ، كما كان واضحا فيما بعد - بأنه كان يطرى العرب ويشيد بهم وبحضارتهم فى الاسلام وأما قبله . ولكن مصدر الالتباس يرجع الى أنه فى الحالتين استعمل كلمة « العرب » . فترك المجال للشعوبيين لأن يتجاوزوا قصد المؤلف الى التمسك بالكلمة دون المعنى ، والى اتخاذها حجة لهم للتنديد بالعرب والحط من شأنهم » (١)

ولكننا لا نوافق الأستاذ محمد جميل بيهم فيما دهب اليه من

<sup>(</sup>١) محمد جميل بيهم : أا العروبة والشعوبيات الحديثة ، صفحتي ١٣ ، ١٥ ،

أنه من المحتمل أن يكون ابن خلدون قد قصد هذا الابهام، وتعمده تزلفا لأصحاب السلطان عند أهل المغرب من البربر ؟ لأننا لم نجد من استقراء كلام ابن خلدون وأحواله ما يدل على تعمده هذا الغموض لغرض ما . هذا الى أنه لم يأت من عنده بالمعنى الذى قصده من كلمة « العرب » فى الفصول السابق ذكرها ، بل انه أحد المعانى اللغوية القدعة للكلمة (١).

<sup>(</sup>١) انظر في هذا الموضوع بحثين قيمين أحدهما للأستاذ ساطع الحصرى في كتابه « دراسات عن مقدمة ابن خلدون صفحات ١٥١ ـ ١٦٨ ؛ والآخر لصديقنا الاستاذ محمد عبد الفنى حسن في عدد مايو ١٩٦١ من مجلة « المجلة » بعنوان : « ابن خلدون بين الشاعرية والشعوبية والتصوف » .

# الفصل الثاليث

# ابن خلدون إمام و مجدد في علم التاريخ

-1-

## «كتاب العبر »

أهم أثر لابن خلدون هو كتابه الكبير فى التاريخ الذى سماه «كتاب العبر ، وديوان المبتدأ والحبر ، فى أيام العرب والعجم والبربر ، ومن عاصرهم من ذوى السلطان الأكبر »، والذى جرت العادة باختصار اسمه فى كلمتى «كتاب العبر ».

ويستغرق هذا المؤلف سبعة مجلدات بحسب طبعة بولاق (تم طبعها سنة ١٨٦٨ م) ، تشغل المقدمة التي تدرس ظواهر الاجتماع والتي تقدم الكلام عليها في الفصل السابق مجلدا واحدا منه ، وتشغل البحوث التاريخية الخالصة المجلدات الستة الباقية . وقد قسمه ابن خلدون تقسيما آخر فجعله مقدمة وثلاثة كتب ، وجعل المقدمة « في فضل علم التاريخ وتحقيق مذاهبه والالماع بمغالط المؤرخين » ، وجعل الكتاب الأول « في العمران وذكر ما يعرض فيه من العوارض الذاتية من الملك والسلطان والكسب والمعاش والصنائع والعلوم وما لذلك من العلل والأسباب » ، ( وقد جمعت المقدمة والكتاب الأول مع الخطبة التى افتتح بها هذا المؤلف في مجلد واحد هو ما نسمية الآن مقدمة ابن خلدون ، كما تقدم بيان ذلك ) ، وجعل الكتابين الثاني والثالث في البحوث التاريخية الخالصة .

فأما الكتاب الثانى منه فقد وقف على « أخبار العسرب وأجيالهم ودولهم منذ مبدأ الحليقة الى هذا العهد ؛ وفيه الالماع يبعض من عاصرهم من الأمم المساهير ودولهم مشل النبط والسريانيين والفرس وبنى اسرائيل والقبط واليونان والروم والترك والافرنجة » (١). ويقع هذا الكتاب فى أربعة مجلدات ، من المجلد الثانى لغاية المجلد الخامس .

وقد افتتح ابن خلدون هذا الكتاب - كمعظم المؤرخين المسلمين السابقين له - بالحديث عن أصل الخليقة وأنساب الأمم المختلفة ، معتمداً فى ذلك على الروايات المنقولة عن العهد القديم والاسرائيليات الأخرى وعما كتبه المؤرخ اليونانى هيرودوت (هرشيوش) ؛ وان كان يبدى ريبة فى صحة كثير مما أخذه عن المنقول عن هذه المصادر . ثم انتقل الى الكلام على تاريخ العرب فى الجاهلية واليهود واليونان والفرس ناقلا معظم روايته فى هذا الصدد عن ابن العميد .

ولا تستأثر البحوث السابقة كلها الا بجزء يسمير من هذا الكتاب الثاني يبلغ زهاء ربعه (معظم المجلد الثاني).

<sup>(1)</sup> العبَّارة لابن خلدون نفسه في المقدمة ( البيان ١٧٠ ) .

أما بقية أقسام الكتاب الثانى وهى نحو ثلاثة أرباعه (جزء ملحق بالمجلد الثانى وجميع المجلدات الثالث والرابع والخامس) فقد وقفها على دراسة الدول الاسلامية والدول التى اتصلت بها فى عصور الاسلام . فتكلم علىظهور الاسلام وحياة الرسول عليه السلام ، وعصر الخلفاء الراشدين ، وعصر بنى أمية ، وعصر بنى العباس ، وتاريخ الفاطميين فى المغرب ومصر ، والقرامطة ، وتاريخ الأندلس منذ القتح الاسلامى حتى مبدأ دولة بنى والحمر فى غرناطة ، ودولة الاسلام فى صقلية ، وتاريخ الممالك . النصرانية فى اسبانيا ، وتاريخ بنى بويه ، وبنى سبكتكين ، والترك ، والسلاجقة ، والحروب الصليبية ، ودول المماليك فى مصر .

ولم يك في عزم ابن خلدون حينما بدأ كتابة مؤلفه أن يؤرخ للأمم الاسلامية في المشرق لا للأمم التي اتصلت بها ، أي لم يكن بني عزمه الكتابة في الموضوعات التي عرض لها في هذا الكتاب الثاني من مؤلفه . ولكنه آثر فيما بعد أن يكون تاريخه عاما شاملا لهذه الأمم ، كما سبقت الاشارة الى ذلك في أثناء الحديث عن مراحل تأليفه لهذا الكتاب .

وقد راجع ابن خلدون بعد هجرته الى مصر ما كتبه فى هذا القسم فنقحه وزاد عليه عدة فصول ، وأضاف اليه حقائق كثيرة اطلع عليها فى مراجع لم يتح له الاطلاع عليها من قبل ، وألحق به تاريخ المراحل التى شهدها بعد ذلك فى أثناء اقامته الطويلة فى مصر ، فوصل فى أخبار الدولة المصرية والتركية الى سنة

٧٩٧ هـ ، وفى أخبار الأندلس الى سنة ٧٩٤ هـ ، بعد أن كانت الخبار هاتين المجموعتين من الدول قد وقفت فى النسخة الأولى التى كتبها فى تونس عند أواخر سنة ٧٨٣ ، كما سبقت الاشارة الى ذلك فى أثناء الحديث عن مرحلة اقامته عصر .

وأما الكتاب الثالث من مؤلفه فقد وقفه على « تاريخ البربر ومن اليهم من زناتة وذكر أوليتهم وأجيالهم ، وما كان لهم بديار المغرب خاصة من الملك والدول » (١) ، أو بعبارة أخرى وقفه على ما نسميه الآن شمال افريقية منذ نشأة شعوبها حتى عصره. ويقع هذا الكتاب في مجلدين ، هما السادس والسابع من مؤلفه . وقد افتتح ابن خلدون هـــذا الكتاب بالحديث عن العرب المتعربة بالمغرب ، ثم انتقل الى تاريخ البربر والقبائل والبطون البربرية الشهيرة مثل زناتة ومغراوة ونواتة ومصمودة والبرانس وكتامة وصنهاجة ، منذ أقدم عصورها حتى عصره ؛ وعرض لتاريخ الدول الشهيرة التي قامت بالمغرب ، فتكلم بايجاز عن تاريخ المرابطين والموحدين ، ثم أفاض فى تاريخ الدول البربرية القريبة من عصره والتي عاصرها كدولة بني حفص وبني عبد الواد وبني مرين ، مشيرا في أثناء ذلك الى ما كان له في شئونها من مواقف وأعمال .

وقد قصد ابن خلدون حينما بدأ كتابة مؤلف أن يجعله مقصورا على تاريخ المغرب كما سبقت الاشارة الى ذلك . فموضوع هذا الكتاب الثالث كان اذن غرضه الأصيل بل غرضه

<sup>(</sup>١) العبارة لابن خلدون نفسه في القدمة ( البيان ٢٧١ ) .

الوحيد من التأليف في مبدأ الأمر . أما موضوع الكتاب الثاني فكان توسعة وزيادات أقدم عليها فيما بعد .

وما قام به ابن خلدون حيال الكتاب الثانى بعد هجرته الى مصر قام عمله حيال الكتاب الثالث فراجعه ونقحه وزاد عليه عدة فصول وأكمله بتاريخ المراحل التى اجتازها المغرب فى أثناء المدة الطويلة التى أقامها ابن خلدون عصر والتى تبلغ زهاء ربع قرن ؛ فوصل فى أخبار الدولة البربرية الى سنة ٧٩٦ هـ بعد أن كانت أخبار هذه الدول قد وقفت فى النسخة الأولى التى كتبها فى تونس الى أواخر سنة ٧٨٧ هـ ، كما سبقت الاشارة الى ذلك (١)

## - 4-

# أصالة ابن خلدون وتجديده

فى بحوث التاريخ

تبدو هذه الأصالة ويبدو هذا التجديد فى أمور كثيرة يرجع أهمها الى ما يلى :

۱ — أجرى ابن خلدون فى الكتاب الثانى من مؤلف ه تحقيقات علمية هامة على تراث أسلافه من المؤرخين الذين

<sup>(1)</sup> انظر آخر الفقرة 1 من الفصل الثالث من الباب الأول •

كتبوا على تاريخ العرب والاسلام كابن هشام وابن اسحق والواقدى والبلادرى وابن عبد الحكم والطبرى والمسعودى وابن الأثير ، فاستبعد بعضها على أنه محض اختلاق غير ممكن الحدوث بحسب طبائع الأشياء وقوانين العمران ، وشك فى صحة كثير منها على أنه موضع ريبة . وقد بنى هذه التحقيقات على ما قرره فى مقدمته بصدد الاجتماع الانسانى ومناهج البحث العلمى وقواعد التحرى التاريخى (١).

٢ - يستمل الكتاب الثانى من مؤلف ابن خلدون ، وهو الخاص بتاريخ العرب ومن اتصل بهم ، على بحوث تاريخية استمدها من مشاهداته وقراءاته الخاصة التى لم يطلع عليها مؤرخو العرب من قبله ومن بعض مصادر كانت موجودة فى عصره ولم تصل الينا . ويبدو هذا على الأخص فى حديثه عن دول الاسلام فى صقلية ، وعن تاريخ الطوائف بالأندلس ، والممالك النصرانية فى اسبانيا ، وتاريخ دولة بنى الأحمر فى غرناطة . وقد نوه بقيمة هذه البحوث وأشاد بفضلها على التاريخ كثير من علماء الغرب فى العصر الحديث . ومن هؤلاء العلامة دوزى ( Dozy ) الذى يصف رواية ابن خلدون عن تاريخ النصارى فى اسبانيا بأنها « منقطعة النظير ، ولا يوجد فى بحوث علماء الغرب المسيحيين فى العصور الوسطى ما يستحق أن

<sup>(</sup>۱) انظر أمثلة لذلك في القدمة صفحات ٢١٩ ــ ٢٦٧ - ٢٦٥ ( طبعة الجيان ) . . .

يقارن بها ، وأنه لم يوفق أى عالم من هؤلاء الى تدوين تاريخ عن هـذه الدول فى مثل الدقة والوضـوح اللذين يتسم بهما تاريخ ابن خلدون » (١٠).

خلدون في الكتاب الثالث أقوى الأقسام أصالة وأكثرها تحقيقا وتجديدا وطرافة معا ، وأكبرها فضلا على بحوث التاريخ . وذلك أن معظم ما جاء في هذا الكتاب لم ينقل عن مراجع مدونة وانما سجله ابن خلدون نفسه لأول مرة من مشاهداته فى أثناء اتصاله عختلف قبائل البربر وتنقله بين دول المعرب ، ولذلك كان كتابه هــذا أهم مرجع للباحثين في تاريخ هــذه الدول والشعوب في العصور التي يتحدث عنها . ولعظيم أهميته وما عتاز به عن الأقسام التاريخية الأخرى من مؤلف ابن خلدون كان هو أول قسم ترجم الى لغة أوروبية ترجمة كاملة . فقد نشرت له ترجمة فرنسية كاملة في الجزائر سنتي ١٨٥٢، ١٨٥٦ ، ثم أعيد طبع هذه الترجمة في باريس في سنتي ١٩٢٥ ، ١٩٢٧ . ٤ – وقد نهج ابن خلدون في تنظيم مؤلف ه نهجا جـــديدا يختلف عن نهج كثير ممن كتبوا في التاريخ من قبله . فقد كان الغالب في المؤلفات التاريخية الاسلامية قبل عصره أن توضع في صورة جداول تاريخية مرتبة وفق السنين ، وتجمع حوادث

<sup>(1)</sup> Dozy: Recherches sur L'Histoire et Littérature D'Espagne au Moyen — Age P. 60

كل سنة فى جدول واحد ، على الرغم من تباعد مواطنها ، وعدم ارتباطها بعضها ببعض . ولكن ابن خلدون عدل عن هذه الطريقة الى طريقة أخرى أدنى الى الدقة والتنسيق . فقسم مؤلفه الى كتب ، وقسم كل كتاب الى فصول متصلة ، وتتبع تاريخ كل دولة على حدة من البداية الى النهاية ، مع مراعاة مقط الوصل والتدخل بين مختلف الدول .

صحیح أن ابن خلدون لیس أول من ابتدع هذه الطریقة ، فقد سبقه الیها منذ القرنین الثالث والرابع عدد غیر یسیر من المؤرخین كالواقدی والب لاذری وابن عبد الحكم المصری والسعودی (۱).

ولكن ابن خلدون يمتاز عن أسلافه ممن سلكوا هذا المنهج في التأليف التاريخي ببراعة التنظيم والربط ، وحسن السبك ، كما يمتاز عنهم بالوضوح والدقة في تبويب الموضوعات والفهارس.

<sup>(</sup>١) الواقدى في كتابه « فتوح مصر والشام » ؛ والبلاذرى في « فتوح البلدان » ؛ والبن عبد الحكم في « فتوح مصر واخبارها » ؛ والمسعودى في « مروج الذهب » .

# مآخذ موجهة إلى بحوث ابن خلدون

فى التاريخ

هذا وقد أخذ على ابن خلدون المؤرخ أنه فى بعض مواطن من كتابه « العبر » لم يسر وفق المنهج الذى رسمه للمؤرخين فى مقدمته ، ولم يستخدم الطريق التى نصح لهم باستخدامها لتمييز صحيح الأخبار من كاذبها ، بل نقل روايات ضعيفة لا تثبت أمام النقد الاجتماعى ، وليس لها سند موثوق به . وهذا ما دعا العلامة « روبروت فلينت » المؤرخ الانجليزى أن يقول : « اذا نظرنا الى ابن خلدون كمؤرخ وجدنا من يتفوق عليه من كتاب العرب أنفسهم ، وأما كواضع لنظريات فى عليه من كتاب العرب أنفسهم ، وأما كواضع لنظريات فى المتاريخ ، فانه منقطع النظير فى كل زمان ومكان » .

\*\*\*

## الغصت لالرابغ

## ابن خلدون إمام ومجدد

فى فن « الأتوبيوجرافيا » Auto — Biographie أى « ترجمة المؤلف لنفسه » كتاب « التعريف »

وقد برع ابن خلدون كذلك فى فن آخر من فنون التاريخ وهو « الأوتو – بيوجرافيا » أى ترجمة المؤلف لنفسه ، بل بعد ابن خلدون مجليا فى هـذا الفن من بين مؤرخى العرب والمسلمين بما كتبه عن تاريخ حياته فى كتابه « التعريف بابن خلدون ورحلته غربا وشرقا ».

صحيح أنه قد سبق ابن خلدون في هذا الفن كثير من مؤرخي العرب وأدبائهم ، كياقوت الحموى في كتابه « معجم الأدباء » ، ولسان الدين بن الخطيب معاصر ابن خلدون وصديقه في كتابه « الاحاطة في أخبار غرناطة » ، والحافظ بن حجر معاصر ابن خلدون كذلك في كتابه « رفع الاصر عن قضاة مصر » . ولكن هؤلاء وغيرهم ممن تصدوا قبل ابن خلدون للترجمة عن أنفسهم قد قنعوا بتراجم موجزة . أما ابن خلدون فهو أول

بلحث عربى يكتب عن نفسه ترجمة رائعة مستفيضة يتحدث فيها عن تفاصيل ما جرى له ، وما أحاط به من حوادث ، من يوم نشأته الى قبيل مماته ، ويتحدث عن كل ذلك بدقة المؤرخ الأمين الحريص على الاستيعاب والشمول ، فلا يعادر شيئا مما عمله أو حدث له الا سجله ، حتى الأمور التي يحرص النساس علاة على كتمانها لما تنم عليه من خلق غير كريم . وبذلك تدخل هذه الترجة من بعض نواحيها في الفن التاريخي الذي أشتهر باسم الاعترافات ، كاعترافات الغزالي في كتابه « المنقذ من الضلل » واعترافات چان — چاك — روسو في كتابه « الاعترافات » لاعترافات عان — چاك — روسو في كتابه « الاعترافات » لاعترافات عان — حاك — روسو في كتابه « الاعترافات » لاعترافات عان — حاك — روسو في كتابه « الاعترافات » لاعترافات كان — حاك — روسو في كتابه « الاعترافات » لاعترافات كان — حاك — روسو في كتابه « الاعترافات » الدي الدي العترافات » لاعترافات كان — حاك — روسو في كتابه « الأعترافات » لاعترافات » لعدم النوات » لعدم العدم العدم

هذا ، ولا يقتصر ابن خلدون فى كتابه « التعريف » على تاريخ حياته ، بل يذكر كذلك كثيرا مما يتصل بهذا التاريخ من حوادث ووثائق وخطب ورسائل وقصائد ، ويصف أحوال كثير من المجتمعات والنظم التى كانت لها علاقة به ، ويصور أحوال العصور التى اجتازها أحسن تصوير ، ويترجم لمعظم من عرض لذكرهم فى كتابه ، ففى كتاب « التعريف » طائفة كبيرة من الرسائل التى تلقاها ابن خلدون من أصدقائه بنصوصها كاملة وكثير من أشعارهم وقصائدهم ، وخاصة رسائل صديقه ابن الخطيب وقصائده التى تشغل وحدها نحو سدس الكتاب ، ومن التقارير الرسمية والخطابات المتبادلة بين الملوك والسلاطين ، وخطابات ابن خلدون نفسه وخطبه وبعض ما ألقاه من كلمات فافتتاحيات مجالس التدريس ، وبعض دروسه نفسها ، ورسائله في افتتاحيات مجالس التدريس ، وبعض دروسه نفسها ، ورسائله

وأشعاره ، كما يشتمل على بحوث تاريخية قيمة لبعض الدول ، وخاصة الدول التي وليت أمور المغسرب الأدني والأوسط والأقصى ودولة بنى الأحمر بالأندلس والأيوبيين والمماليك في مصر ، ونشأة التتار والمغول وغزوهم لبلاد العرب ، ويشتمل كذلك على أوصاف دقيقة لأحوال بعض المجتمعات ، وتصوير رائع لما يكتنفها من ظروف . ومن ذلك تصويره الدقيق لحالة الفساد التي كانت تسود شئون التقاضي في المجتمع المصرى حينما تولى وظيفة قاضي قضاة المالكية في مصر ، وطريقة تبادل. الهدايا بين الملوك والأمراء ، ومراسم الاستقبال في القصور ، وكتابة الرسائل والنشرات والقرارات الرسمية . ويشتمل كذلك على تراجم قيمة دقيقة مفصلة لكثير من رجالات السياسة والأدب والعلم في عصره وفي غير عصره . \_ ومن ثم يقدم لنا كتاب « التعريف » \_ بجانب ما يقدمه من ترجمة لحياة ابن خَـُلُدُونَ ـ مجمُّوعة هامة من الوثائق في الأدب والتَّـاريخ، والاجتماع .

وقد ألحق ابن خلدون هذه الترجمة بكتابه « العبر » السابق ذكره ، ووقف عليها فى وضعها الأول نحو مائة صفحة من القطع الكبير فى آخر المجلد السابع منه ، وجعلها بابا على حدة سماه « التعريف بابن خلدون مؤلف هذا الكتاب » ، وانتهى فيها الى مستهل سنة ٧٩٧ ه . وختمها بقوله : « ولزمت كسر البيت ، ممتعا بالعافية ، لابسا برد العزلة ، عاكفا على قراءة العلم وتدريسه ، لهذا العهد ، فاتح سبع وتسعين » (أى فى فاتحة عام وتدريسه ، لهذا العهد ، فاتح سبع وتسعين » (أى فى فاتحة عام وتدريسه ، لهذا العهد ، فاتح سبع وتسعين » (أى فى فاتحة عام المهدون المعد ، فاتح سبع وتسعين » (أى فى فاتحة عام المهدون المعد ، فاتح سبع وتسعين » (أى فى فاتحة عام المهدون المعد ، فاتح سبع وتسعين » (أى فى فاتحة عام المهدون المه

سبع وتسعين وسبعمائة): « والله يعرفنا عوارف لطفه ، ويمد علينا ظل ستره ، ويختم لنا بصالح الأعمال ، وهذا هو آخر ما انتهيت اليه ... ». وهذه هي النسخة التي طبعت في آخر كتابه « العبر » بمطبعة بولاق بمصر سنة ١٨٦٨ م. ثم طبعت على هامش المقدمة في طبعة الخشاب ( المطبعة الخيرية لمديرها السيد عمر حسين الخشاب بمصر ) لمقدمة ابن خلدون ، وهي التي ظهرت سنة ١٣٢٢ ه. .

ثم أدخل ابن خلدون على هذه النسخة بعض تعديلات وتنقيحات وزيادات فى المراحل التى عرضت لتاريخها (۱) وأضاف اليها تاريخ المراحل الأخيرة من حياته ، وهو تاريخ ابن خلدون من مستهل سنة ٧٩٧ هـ الى نهاية سنة ٨٠٨ ، أى الى ما قبل وفاته ببضعة أشهر (٢) . فعظم بذلك حجم الكتاب بما أضيف الية

<sup>(</sup>١) ترجع أهم هذه الزيادات الى ما يلى:

<sup>(</sup>۱) فصل طویل ترجم فیه لابن الخطیب ترجمه کاملة وآورد طائفه من آثاره الادبیة . ویشغل هذا الفصل نحو ستین صفحة (صفحات ۱۵۵ – ۲۱۰ من طبعة « لجنة آلتألیف والترجمة والنشر » التی سیأتی ذکرها ) .

<sup>(</sup>ب) نص الكتاب الذى بعث به برقوق الى السلطان أبى العباس لاخلاء سبيل أسرة ابن خلدون والاذن لها باللحاق به فى مصر ؛ ويشسفل تعدو خمس صفحات (صفحات ٢٤٩ ـ ٢٥٣ من طبعة « لجنة التأليف والترجمة والنشر » ) . (ج) تكملة بعض قصائد ذكرت هناك ناقصة . فمن ذلك قصيدة الرحوى ؛ فقد ذكرت كاملة هنا ؛ (صفحة ٢٦ طبعة « لجنة التأليف » ) بينما حذف منها أبيات كثيرة هناك . ومن ذلك البيت الذى ختمت به قصيدة ابن خلدون التى أنشدها سنة ٢٦٧ لابى سالم ( انظر ص ٢٤ من طبعة « لجنة التأليف » فانه غير موجود هناك ) .

<sup>(</sup>٢) يشقل ثاريخ هذه المراحل الاخيرة نحو مائة صفحة ( صفحات ٢٧٩ - ٣٨٤ من طبعة « لجنة التأليف والترجمة والنشر » ) •

من تنقيح وزيادات وأخبار جديدة ؛ وبلغ حجم هذه الاضافات نحو مائة صفحة من القطع الكبير ، أى ما يعدل حجم الكتاب كله فى وضعه الأول ؛ ودعا ذلك مؤلفه الى أن يستبدل بعنوانه القديم عنوانا آخر يدل على سعة ما عرض له وشموله لجميع مراحل حياته ، فسماه « التعريف بابن خلدون مؤلف الكتاب ورحلته غربا وشرقا »

وقد حفظت مكتبتا « أيا صوفيا » و « أحمد الثالث » (مكتبة السلطان أحمد الثالث في طوب قيو سراى باستانبول كذلك ) نسختين خطيتين قيمتين من هذا الكتاب في وضعه الأخير ؛ وكانت كلتاهما نسخة المؤلف نفسه ؛ فكانتا معا أوثق ما وصل الينا من نسخ الكتاب وأكملها في ترجمة حياة ابن خلدون . وتقع نسخة « أيا صوفيا » في جزء مستقل ؛ بينما تقع نسخة « أحمد الثالث » في آخر كتاب « العبر » متصلة به ، وبها بعض زيادات على نسخة « أيا صوفيا » منها نص الرسالة التي بعض زيادات على نسخة « أيا صوفيا » منها نص الرسالة التي كتبها الملك الظاهر برقوق الى الملك أبي العباس الحفصي مستشفعا اليه أن يبعث بأولاد ابن خلدون وأهله الى مصر .

وقد قامت « لجنة التأليف والترجمة والنشر » بطبع هـذا الكتاب فى أكمل صوره سنة ١٩٥١ ، بعنوان : « التعريف بابن خلدون ورحلته غربا وشرقا » ، وأضيف الى هذه الطبعة تقدمة فى نحو ثلاثين صفحة ، وفهارس فى نحو خمس وسبعين صفحة ، وكثير من الحواشى والشروح والتعليقات القيمة ، فجاءت هذه الطبعة فى نحو خمسمائة صفحة من القطع الكبير . وقد كتب هذه

التقدمة والحواشى والشروح والتعليقات وأشرف على نشر الكتاب وحققه وضبط كلماته بالشكل وعارضه بأصوله الأستاذ محمد بن تاويت الطنجى . ورجع فيه لكثير من النسخ المخطوطة ، وخاصة نسختى « أيا صوفيا » و « أحمد الثالث » السابق ذكرهما . وقد بذل في هذا السبيل جهودا قيمة مشكورة .

## الفصر لانحامل

أبن خلدون إمام و مجدد في أسلوب الـكتابة العربية

# تجديد ابن خلدون في الأسلو بالعام

## للكتابة العربية

يعد ابن خلدون من كبار أعمة الأدب وأعلام البيان العربى ومن أبرز المجددين فى أسلوب الكتابة العربية . فقد سلك فى كتابة الرسائل العادية والحكومية ، منذ أن تولى وظيفة كاتب السر والانشاء لأبى سالم بن أبى الحسن سلطان المغرب الأقصى ، وفى تدوين المؤلفات ، أسلوبا جديدا يمتاز بالسهولة والوضوح والتعبير الدقيق عن الحقائق ، وقوة التدليل ، وترابط الفكرة ، وحسن الأداء والتناسق ، وتخير المفردات والتراكيب العربية السليمة ، والتخلص من قيود السجع ومحسنات البديع التى كان السليمة ، والتخلص من قيود السجع ومحسنات البديع التى كان المقيقة جديدا كل الجدة ، وانما كان احياء اللاسلوب العربى الخصيل الذي امتازت به العربية فى عهودها الذهبية الأولى ، والذي يتشل فى أوضح صورة فى أسلوب عبد الحميد الكاتب

فى عصر بنى أمية ثم فى أسلوب الجاحظ ومن اليه من فحول الكتاب فى العصر العباسى . غير أن هذا الأسلوب كان قد اندثر منذ عهد بعيد ، واستبدل به فى مختلف البلاد العسريية أسلوب ركيك سقيم ، ينوء بأغلال السجع ومحسنات البديع ، ويعنى يتزويق اللفظ أكثر مما يعنى بتوضيح المعنى .

وقد وصف ابن خلدون هذا الأسلوب وصفا دقيقا ، وأشار الى أهم العوامل التي حملت الكتاب على سلوكه ، اذ يقول في الفصل الذي درس فيه « انقسام الكلام الى فني النظم والنثر » من الباب السادس من مقدمت : ﴿ وقد استعمل المتأخرون أساليب الشعر وموازينه في المنثور ، من كثرة الأسجاع والتزام التقفية ، وتقديم النسيب بين يدى الأغراض . وصار هذا المنثور اذا تأملته من باب الشعر وفنه ولم يفترقا الا في الوزن. واستمر المت أخرون من الكتاب على هـ ذه الطريقة واستعملوها في المخاطبات السلطانية ، وقصروا الاستعمال في المنشور كله على هذا الفن الذي ارتضوه ، وخلطوا الأساليب فيه ، وهجروا المرسل وتناسوه . وخصوصا أهل المشرق . وصارت المخاطبات السلطانية لهذا العهد عند الكتاب الغفل جارية على هذا الأسلوب الذي أشرنا اليه . وهو غير صواب من جهة البلاغة ، كما يلاحظ من تطبيق الكلام على مقتضى الحال من أحوال المخاطب والمخاطب. وهذا الفن المنثور المقفى أدخل المتأخرون فيه أساليب الشعر . فوجب أن تنزه المخاطبات العبلطانية عنه ؛ اذ أساليب الشعر تناسبها اللوذعية وخلط الحد

بالهزل ، والاطناب في الأوصاف ، وضرب الأمشال ، وكثرة التشبيهات والاستعارات حيث لا تدعو ضرورة الى ذلك في الخطاب. والتزام التقفية أيضا من اللوذعية والتزيين. وجلال الملك والسلطان ، وخطاب الجمهور بالترغيب والترهيب ، ينافي ذلك ويباينه . والمحمود في المخاطبات السلطانية الترسل وهو اطلاق الكلام وارساله من غير تسبحيع الا في الأقل النادر ، وحيث ترسله الملكة ارسالا من غير تكلف له ، ثم أعطاه الكلام حقه في مطابقته لمقتضى الحال ، فإن المقامات مختلفة ، ولكل مقام أسلوب يحصه من اطناب أو ايجاز أو حذف أو اثبات أو تصريح أو اشارة وكناية واستعارة . وأما اجراء المخاطبات الســــلطانية على هذا النحو الذي هو أساليب الشعر فمذموم . وما جمل عليه أهل العصر الا استيلاء العجمة على السنتهم وقصورهم لذلك على اعطاء الكلام حقَّه في مطابقته لمقتضى ألحال. فعجزوا عن الكلام المرسل لبعد أمره في البلاغة وانفساح خطوته وولعوا بهذا المسجع يلفقون به ما نقصهم من تطبيق الكلام على المقصود ومقتضى ألحال فيه ، ويجبرونه بذلك القدر من التزيين بالأسجاع والألقاب البديعية ، ويعفلون عما ســوى ذلك » (المقدمة ، فهمي ، ٧٤٧ ، ٦٤٨ )

ويعرض كذلك فى فصل آخر ، للمصدنات البديعية التى كانت تكبل أساليب الكتابة فى عصره ، من سجع وجناس وتورية وما الى ذلك ، فيقول : « فإن تكلفها ومعاناتها يصير الى الغفلة عن التراكيب الأصلية للكلام ، فتخل بالافادة من أصلها ،

وتذهب بالبلاغة رأساً ، ولا يبقى فى الكلام الا تلك التحسينات. وهذا هو الغالب على أهل العصر » (١).

وظلت الكتابة على هذه الحال حتى جاء ابن خلدون ، فعزف عن هذا الأسلوب ، وحاكى فى كتابته الأسلوب العربى الأصيل . وفى هذا يقول فى كتابه « التعريف » فى أثناء حديثه عن توليه وظيفة كتابة الرسائل للسلطان أبى سالم بفاس سنة ٧٦٠ هـ: « وكان أكثر الرسائل يصدر عنى بالكلام المرسل ... وانفردت به حينئذ ، وكان مستغربا عندهم بين أهل الصناعة » ( التعريف ، ٧٠) .

وعلى الرغم من سمو "هذا الأسلوب وسهولته ، فانه لم يكن له أثر يعتد به فى أقلام الكتاب والمؤلفين المعاصرين لابن خلدون ولا فى أقلام من جاءوا من بعده فى أثناء القرون الخمسة التالية لوفاته . وذلك أن الحمول والجمود وتقديس القديم ، كل ذلك كان مسيطرا فى أثناء هذه الحقبة الطويلة على القرائح والأقلام ، فلم يستطع كثير من الكتاب والمؤلفين محاكاة ابن خلدون فى طريقته ، وجمدوا على أسلوبهم القديم الذى كان ينوء بأغلال السجع ومحسنات البديع ، ويعنى بتزويق اللفظ أكثر مما يعنى بتوضيح المعنى ، وظل أسلوب الكتابة فى معظم البلاد

<sup>(1)</sup> ورد هذا في مقدمة ابن خلدون في فصل عنوانه « الطبوع من الكلام والمصنوع لا ، وهو من فصول الباب السادس التي تزيد بها طبعة كالرمير عن الظبَعَات المتداولة ( المقدمة ، كالرمير ، بح ٣ ، من ٢٥٥ ) ، وسيظهر هذا الفصل مان شاء الله في الجزء الرابع من طبعتنا بلجنة البيان ،

العربية على هذه الحال حتى طبعت مقدمة ابن خلدون عصر في منتصف القرن التاسع عشر الميلادى ( ١٢٧٤ هـ ، ١٨٥٨ م ) ، ثم فى بيروت بعد ذلك بقليل ، وعم انتشارها ، وكثر تداولها بين الناس ، وتقرر تدريسها فى بعض معاهد العلم ، وصاحب ذلك فترة ارتقاء ونهوض فكرى ولغوى واحتكاك بالثقافة والآداب الأوربية ، فأخذت حينئذ أقلام الكتاب والمؤلفين تتأثر بأسلوب ابن خلدون ، ولم يمض على ذلك أمد طويل حتى سيطر هذا الأسلوب على جميع مناحى الكتابة من تأليف وصحافة وخطابة ورسائل ، وعاد للنثر العربى بفضل ذلك ما كان له فى العهود العربية الأولى من رصانة وصفاء وسلاسة وانطلاق .

فأسلوبنا الحالى فى الكتابة مدين اذن لابن خلدون بأهم مقوماته ومناهجه (١) ولم يكن فضل المقدمة عظيما على العلوم فحسب ، بل كان فضلها عظيما على الآداب كذلك . فكما أفادت العلوم بموضوعها ومادتها أجل فائدة ، اذ أنشأت علما جديدا ، هو علم الاجتماع ، أفادت الآداب بشكلها وصياغتها أجل فائدة ، اذ أنشأت \_ أو بعبارة أصح « أحيت » \_ أسلوبا عربيا قويما يبين عن الفكر بأيسر وسيلة وأمثل طريق ، ويذلل وسائل الفهم والتعبير .

<sup>(</sup>۱) يلاحظ أن أسلوب ابن خلدون قد انتقل الى أقلام كتابنا بجميع ما فيه حتى بأخطائه نفسها ، فمن ذلك مثلا التراكيب الخاطئة الآبية • « لابد وان » ك « لايتوك شسيئا الا وأحصاه » ؛ « لم يقتصر على هسلا بل وأخل يعمل كيت وكيت ٠٠٠ » ؛ « هذه الشروط تتوقر في ٠٠٠ » ؛ « يوقفنا على كذا » ؛ « وهذا الاراد كيت وكيت » •

هذا ، ولم يجار ابن خلدون الأسلوب المسجع الركيك الذي كان سائدا في عصره الا في مواطن قليلة منها بعض قطع قصيرة من رسائله الى صديقه ابن الخطيب مجاراة له في أسلوبه (۱) ، ومنها خطبة كتابه «العبر» التي تستغرق سبع صفحات في أوله (۲) ، فقد كتبها بأسلوب مسجع متكلف محشو بالاستعارات ومحسنات البديع ، وذلك لأن افتتاحيات الكتب كانت تعد في عصره وسيلة لاظهار البراعة والتمكن من مفردات اللغة والقدرة على اللعب بالألفاظ والتراكيب ، فجاري عصره في ذلك حتى لا يتهم بالضعف ، وخاصة لأن هذه الافتتاحية تشتمل على كلمة الاهداء التي قدم بها كتابه الى أبي العباس سلطان تونس أولا ، والى أبي فارس عبد العزيز سلطان المغرب الأقصى ثانيا .

## = 7 =

تجديد آبن خلدون في مفردات اللغة ومدلولاتها

لما كانت بحوث ابن خلدون فى الاجتماع قد انتهت به ألى أفكار وآراء جديدة لا يوجد فى الكلمات المألوفة ما يعبر عنها

<sup>(</sup>۱) يذكر ابن خلدون في كتابه « التعريف » بصدد الرسائل الهي كان يرد يها على رسائل صديقه ابن الخطيب أنه قد كتبها نثرا مرسلا ولم يستطع مجاراة صديقه في طريقة النثر المسجوع لصعوبة هذه الطريقة عليه ، وهو يقول ذلك مجاملة لذكرى صديقه ، والحقيقة أنه لم يسر على هذه الطريقة لكراهيته لها .

(۲) تستغرق مع التعليق عليها في طبعتنا بلجنة البيان اثنتي عشرة صفحة « المقدمة ، البيان ، ۲۰۷ – ۲۱۸ ) .

تعبيرا دقيقًا ، أو يحتاج التعبير عنها لاستخدام الألف اظ والعبارات في غير ما وضعت له عن طريق من طرق المجاز أو الكناية ، لذلك اضطر ، لكى يعبر عن هذه الأفكار والآراء ، الى أن يشتق من بعض الأصول العبرية مفردات لم يسبق اشتقاقها منها ، والى أن يستخدم كثيرا من المفردات والعبارات في معان علمية لم يسبق استعمالها فيها وان كانت تمت الى معانيها الأصلية بعلاقة من العلاقات المقررة في علم البيان . وقد عبر ابن خلدون نفسه عن هذه الضرورة اذ يقول في أثناء حديثه عن أهل التصوف : « ثم ان لهم مع ذلك آدابا مخصوصة بهم واصطلاحات في ألفاظ تدور بينهم . اذ الأوضاع اللغوية اغا هي للمعاني المتعارفة ، فاذا عرض من المعاني ما هو غير متعارف اصطلحنا على التعبير عنه بلفظ يتيسر فهمه منه » ( المقدمة ، البيان ١٠٦٥ ) .

فمن ذلك اطلاقه كلمة « العمران » على الاجتماع الانسانى » و « علم العمران » على البخوث التى تدرس ظواهر هذا الاجتماع للكشف عن القوانين الخاضعة لها » و « العصبية » على القوة والمنعنة الناشئتين من روابط القدرابة بين أفراد العشيرة أو القبيلة » و « العرب » بمعنى البدو (١) ...

وهالم چۇلۇلئەسىغا ئىشىمى ئا دىنىيىدى ئا دېرىدى ئارىكىيىد. ئارىلىلىم چۇلۇلئەسىكىم ئارىدا ئىرىكا دىغا دادا دارارىكى بىراكىلارىدا ئارىدا

<sup>. (</sup>١) هي المستخدام للفظ في بعض مدلولاية كالآن استخدامه بهذا المنى استخدام عربي قديم (انظر آخر الفقرة الرابعة من الفصل الثاني من هذا الباب) .

# الفصُّالُ ادْسُ

## ابن حلدون إمام ومجدد في بحوث

التربية والتعليم وتاريخهما وفي علم النفس التربوي والتعليمي

لابن خلدون فى مسائل التربية والتعليم وتاريخهما ، وفى علم النفس التربوى والتعليمى وما يتصل بذلك ، بحوث قيمة أصيلة ، تضعه فى صف كبار الأئمة المجددين فى هذه الميادين . وتشغل هذه البحوث فى مقدمته قسما كبيرا من المقدمة السادسة من الباب الأول ، ونحو عشرة فصول فى آخر بابها الحامس ، ومعظم بابها السادس وهو الباب الذى يستغرق وحده نحو ثلث المقدمة (١)

ففى الفصول الأخيرة من الباب الحامس درس مواد كسب المهارة والصناعات بما فىذلك صناعة الخط والكتابة مبينا مقومات كل مادة منها وتاريخها وأهميتها وطريقة تلقيها واتقانها وما تتوقف عليه من ملكات .

al alloite is the

<sup>(</sup>۱) سقط من هذا الباب في الطبعات المتداولة عشرة قصول كاملة وبعض فقرات من قصول الخرى ؛ وتبلغ هذه وتلك في مجموعها نحو اسبعين صفحة ، وقد ظهر معظمها في الجزء الثالث من طبعتنا للمقدمة بلجنة البيان ، وسيظهر ما يقى منها في الجزء الرابع أن ثناء الله ، وهو الآن تحت الطبع .

وفى الباب السادس عرض لتاريخ جميع العلوم والفنون المعروفة فى عصره ، حتى فنون السحر والطلسمات والزيرجة وأسرار الحروف والطب الروجانى ... ، مشيرا الى أعمة كل مادة منها وأهم ما ألف فيها . ووسع القول فى تاريخ التربية والتعليم لدى كثير من الأمم الاسلامية فى المشرق والمغرب ، مبينا رأيه فى الطرق المتبعة لدى هذه الأمم ، وموضحا ما ينبغى أن تسير عليه التعليم فى مختلف مراحل الطفولة والشباب ، حتى يحققا أغراضهما الفردية والاجتماعية من أيسر طريق وأقصره ، وحتى تجىء أساليبهما متفقة مع طبائع المتعلمين ومسايرة لتطورهم ونموهم من الناحيتين الجسمية والعقلية .

وعرض للنفس الانسانية وطريق ادراكها للمحسات والمعنويات ، وصلتها بالجسد ، ومظاهرها الادراكية والوجدانية والنزوعية ، وتصرفاتها في حالتي اليقظة والنوم ، وبعض التصرفات السيكولوچية الغريبة عند بعض طوائف من الناس ، وطبيعة الفكر الانساني ، والعقول التجريبية وكيفية حدوثها ، وطريقة كسب المعلومات الحديثة ، عرض لهذه الأمور التي تتصل بعلم النفس العام وعلم النفس التربوي والتعليمي في عدة فصول من مقدمته ، وخاصة في الفصول التي وضع لها العناوين الآتية : «في أصناف المدركين للغيب من البشر بالفطرة أو بالرياضة » ( المقدمة السادسة من الباب الأول ) ، «في الفكر الانساني » ؛ « في الفكر الانساني » ؛ « عالم الحوادث الفعلية أنما يتم بالفكر » ؛ « في العقل التجريبي وكيفية حدوثه » ؛ « في علوم البشر وعلوم الملائكة » ؛ « في علوم الملائكة » ؛ « في علوم البشر وعلوم الملائكة » • « في علوم المدركين المدركين المدركين المدركين المدركين المدركين المدركية و المدركية المدركية و المد

علوم الأنبياء عليهم السلام » ؛ « فى أن الانسان جاهل بالذات عالم بالكسب » ( وهذه هى الفصول الستة الأولى من الباب السادس . وهى ساقطة من الطبعات القديمة ، ومثبتة فى طبعتنا بلجنة البيان ؛ « علم التصوف » ؛ « علم تعبير الرؤيا » ؛ « علم المنطق » ؛ « علم الكيمياء » ؛ « ابطال الفلسفة وافساد منتحلها » ( وهذه الفصول الخمسة مثبتة فى جميع النسخ فى الباب السادس ) .

ويضيق المقام عن ذكر جميع آرائه في هذا الصدد (١)؛ فبحسبنا أن نضرب لذلك بعض أمثلة تشهد بأصالته وعظيم مكانته في هذه البحوث ؛ وقد شهد له بذلك كثير من أئمة التربية في العصر الحديث :

فمن ذلك ما يوجهه الى طريقة التعليم السائدة فى عصره من مآخذ وما يشير به من علاج لاصلاحها اذ يقول فى الفصل الذى جعل عنوانه « وجه الصواب فى تعليم العلوم وطرق افادته » ( المقدمة ، فهمى ٦١٢ ) :

« وقد شاهدنا كثيرا من المعلمين لهذا العهد الذي أدركنا يجهلون طرق التعليم وافادته ويحضر ون المتعلم فى أول تعليمه المسائل المقفلة من العلوم ويطالبونه باحضار ذهنه فى حلها ، ويحسبون ذلك مرانا على التعليم وصوابا فيه ، ويكلفونه وعى

<sup>(</sup>۱) انظر تفصيلات هامة قيمة لآرائه في علم النفس والتربية في « دراسات عن مقدمة ابن خلدون » للأستاذ ساطع الحصري ٤١٥ \_ ٨٠٤ .

ذلك وتحصيله ، ويخلطون عليه عا يلقون له من غايات الفنون في مبادئها ، وقبلأن يستعد لفهمها ؛ فان قبول العلم والاستعداد لفهمه ينشأ تدريجا ويكون المتعلم أول الأمر عاجزا عن الفهم بالجملة الا في الأقل وعلى سبيل التقريب والاجمال وبالأمثال الحية ، ثم لا يزال الاستعداد فيه يتدرج قليلا قليلا بمخالطة مسائل ذلك الفن وتكرارها عليه والانتقال فيها من التقريب الى الاستيعاب الذي فوقه حتى تتم الملكة في الاستعداد ثم في التحصيل ، ويحيط هو عسائل الفن . واذا ألقيت عليه الغايات في البدايات وهو حيئذ عاجز عن الفهم والوعى وبعيد عن الاستعداد له كل دهنه عنها ، وحسب ذلك من صعوبة العلم في نفسه ، فتكاسل عنه ، وانحرف في قبوله ، وتمادى في هجرانه . واغا أتى ذلك من سوء التعليم » .

ومن ذلك ما يقرره فى الفصل السابق نفسه بشأن التدرج فى تلقين العلوم للمتعلمين اذ يقول :

« اعلم أن تلقين العلوم للمتعلمين انما يكون مفيدا اذا كان على التدريج شيئا فشيئا ، وقليلا قليلا ، يلقى عليه أولا مسائل من كل باب من الفن هى أصول ذلك الباب ويقرب له فى شرحها على سبيل الاجمال ، ويراعى فى ذلك قوة عقله واستعداده لقبول ما يرد عليه حتى ينتهى الى آخر الفن . وعند ذلك تحصل له ملكة فى ذلك العلم ؛ الا أنها جزئية وضعيفة ؛ وغايتها أنها هيأته لفهم الفن وتحصيل مسائله . ثم يرجع به الى الفن ثانية ، فيرفعه فى التلقين عن تلك الرتبة الى أعلى منها ، ويستوفى الشرح فيرفعه فى التلقين عن تلك الرتبة الى أعلى منها ، ويستوفى الشرح

والبيان ، ويخرج عن الاجمال ، ويذكر له ما هنالك من الخلاف ووجهه ، الى أن ينتهى الى آخر الفن فتجود ملكته ، ثم يرجع به وقد شدا ، فلا يترك عويصا ولا مبهما ولا مغلقا الا أوضحه ، وفتح له مقفله ، فيخلص من الفن وقد استولى على ملكته . هذا وجه التعليم المفيد . وهو كما رأيت انما يحصل فى ثلاثة تكرارات . وقد يحصل للبعض فى أقل من ذلك بحسب ما يخلق له ويتيسر عليه » ( المقدمة ، فهمى ، ٦١١ ) .

ومن ذلك ما يقرره بشأن المختصرات المسماة بالمتون ، والتي كانت تتخذ في عصره أساسا للتعليم ، اذ يقول في الفصل الذي جعل عنوانه : « كثرة الاختصارات المؤلفة في العلوم مخلة بالتعليم » :

« ذهب كثير من المتأخرين الى اختصار الطرق والأنحاء في العلوم ، يولعون بها ، ويدونون منها برنامجا مختصرا فى كل علم يشتمل على حصر مسائله وأدلتها باختصار فى الألفاظ وحشو القليل منها بالمعانى الكثيرة من ذلك الفن ، وصار ذلك مخلا بالبلاغة ، وعسرا على الفهم ، وربما عمدوا الى الكتب الأمهات المطولة فى الفنون للتفسير والبيان فاختصروها تقريبا للحفظ ، كما فعله ابن الحاجب فى الفقه وأصول الفقه وابن مالك فى العربية والخونجى فى المنطق وأمثالهم . وهو فساد فى التعليم ، وفيه اخلال بالتحصيل ، وذلك لأن فيه تخليطا على المبتدىء ، وفيه اخلال بالتحصيل ، وذلك لأن فيه تخليطا على المبتدىء ، بالقاء الغايات من العلم عليه وهو لم يستعد لقبولها بعد ، وهو من سوء التعليم كما سيأتى . ثم فيه مع ذلك شعل كبير على من سوء التعليم كما سيأتى . ثم فيه مع ذلك شعل كبير على

المتعلم يتتبع ألفاظ الاختصار العويصة للفهم بتزاحم المعانى عليها وصعوبة استخراج المسائل من بينها ؛ لأن ألفاظ المختصرات تجدها لأجل ذلك عويصة ، فينقطع فى فهمها حظ صالح من الوقت . ثم بعد ذلك فالملكة الحاصلة من التعليم فى تلك المختصرات ، اذا تم على سداده ولم تعقبه آفة ، فهى ملكة قاصرة عن الملكات التى تحصل من الموضوعات البسيطة المطولة بكثرة ما يقع فى تلك من التكرار والاحالة المفيدين لحصول بكثرة ما يقع فى تلك من التكرار والاحالة المفيدين لحصول فأركبوهم صعبا يقطعهم عن تحصيل الملكات النافعة وتمكنها » فهمى ١١٠٤٦٠ ) .

ومن ذلك ما يقرره بشأن دراسة كتب كشيرة تتكرر فيها الحقائق العلمية نفسها بعبارات وأساليب مختلفة ، وهى الطريقة التي كانت سائدة في عصره ، اذ يقول في الفصل الذي جعل عنوانه «كثرة التأليف في العلوم عائقة عن التحصيل »:

« اعلم أنه مما أضر بالناس فى تحصيل العلم والوقوف على غاياته كثرة التآليف ، واختلاف الاصطلاحات فى التعليم ، وتعدد طرقها ، ثم مطالبة المتعلم والتلميذ باستحضار ذلك ، وحينئذ يسلم له منصب التحصيل ، فيحتاج المتعلم الى حفظها كلها أو أكثرها ، ومراعاة طرقها ، ولا يفى عمره بما كتب فى صناعة واحدة اذا تجرد لها ، فيقع القصور ، ولا بد ، دون رتبة واحدة اذا تجرد لها ، فيقع القصور ، ولا بد ، دون رتبة التحصيل . ويمثل لذلك من شأن الفقه فى المذهب المالكى بكتاب

 المدونة » (۱) مثلا وما كتب عليها من الشروحات الفقهية مثل كتاب ابن يونس، واللخمي، وابن بشير، والتنبيهات، والمقدمات، والبيان والتحصيل على « العتبية » (٢) وكذلك كتاب ابن الحاجب وما كتب عليه . ثم انه يحتاج الىتمييز الطريقة القيروانية من القرطبية والبغدادية والمصرية وطرق المتأخرين عنهم والاحاطة بذلك كله ، وحينئذ يسلم له منصب الفتيا ؛ وهي كلها متكررة والمعنى واحد، والمتعلم مطالب باستحضار جميعها وتمييز مابينها ؛ والعمر ينقضي في واحد منها . ولو اقتصر المعلمون بالمتعلمين على المسائل المذهبية فقط لكان الأمر بدون ذلك بكثير ، وكان التعليم سهلا ومأخذه قريبا » ( المقدمة ، فهمي ٢٠٩ ، ٦١٠ ) . ومن ذلك ما يراه بشأن تقديم دراسة القرآن للأطفال على غيره من المواد ، وهي الطريقة التي كانت سائدة في عصره اذ يَقُولَ فَى الْفَصِلَ الدَّى جَعَلَ عنوانه « تعليم الولدان واختلاف مذاهب الأمصار الإسسلامية في طرقه » بعد أن ذكر مختلف الطرق التي تسير عليها الأمصار الاسلامية في المشرق والمغرب وَالْأَنْدُلُسِ:

<sup>(</sup>۱) كتاب « المدونة » لسحنون ، هو أهم أصل من أصول مذهب مالك ؛ بل هو الأصل الذي قام عليه الفقه المالكي المعروف اليوم ( انظر صفحات ١٠٢٢ - ١٠٢٥ من المقدمة ، البيان ، وتعليقاتنا على هذه الصفحات ) .

<sup>(</sup>۲) كتاب « العتبية » تأليف الامام محمد بن أحمد بن عبد العزيز العتبى المتوفى ملئة 100 أو ٢٥٤ ، وهو أندلسى قرطبى سمع من مسحنون وغيره . ومسمى كتابه كذلك « المستخرجة » لانه استخرجها من كتاب « الواضحة » العبد الملك بن حبيب ، وهى من أهم كتب المالكية ( انظر الراجع المشاد اليها في التعليق السابق ) .

« ولقد ذهب القاضي أبو بكر بن العربي في كتاب رحلته الي طريقة غريبة في وجه التعليم ، وأعاد في ذلك وأبدى ، وقدم تعليم العربية والشعر على سائر العلوم ، كما هو مذهب أهل. الأندلس . قال : لأن الشعر ديوان العرب ؛ ويدعو الى تقديمه وتقديم العربية في التعليم ضرورة فساد اللغة ؛ ثم ننتقل منه الى الحساب فيتمرن فيه حتى يرى القوانين ؛ ثم ينتقل الى درس القرآن ؛ فانهيتيسر عليه بهذه المقدمة . ثم قال : وياغفلة أهل بلادنا في أن يؤخذ الصبي بكتاب الله في أول أمره ، يقرأ ما لا يفهم ، ويتنشب في أمر غيره أهم عليه . ثم قال : ينظر في أصول الدين ، ثم أصول الفقه ، ثم الجدل ، ثم الحديث وعلومه. ونهى مع ذلك أن يخلط فى التعليم علمان الا أن يكون المتعلم قابلا لذلك بجودة الفهم والنشــاط . – هـــذا ما أشار اليه القاضي أبو بكر علمه الله ، وهو لعمري مذهب حسن ؛ الا أن العوائد لاتساعد عليه ؛ وهي أملك بالأحوال . ووجه مااختصت به العوائد من تقديم دراســة القرآن ايشــار التبرك والثواب وخشية ما يعرض للولد فى جنون الصبا من الآفات والقواطع عن العلم ، فيفوته القرآن. لأنه ما دام في الحجر منقاد للحكم ، فاذا تجاوز البلوغ ، وانحل من ربقة القهر ، فربما عصفت به رياح الشبيبة ، فألقته بساحل البطالة . فيغتنمون في زمان الحجر وربقة الحكم تحصيل القرآن لئلا يذهب خلوا منه . ولو حصل اليقين باستمراره في طلب العلم وقبوله التعليم لكان هذا المذهب

المذى ذكره القاضى أولى ما أخذ به أهل المغرب والمشرق » (المقدمة ، فهمى ، ٦١٨ ، ٦١٩ ) .

ومن ذلك ما يراه بصدد الشدة على المتعلمين ، اذ يقول في الفصل الذي جعل عنوانه « الشدة على المتعلمين مضرة بهم » :

« وذلك أن ارهاف الحد في التعليم مضر بالمتعلم ، سيما في أصاغر الولد ؛ لأنه من سوء الملكة (١) . ومن كان مرباه بالعسف والقهر من المتعلمين أو المماليك أو الخدم سطا به القهر ، وضيق على النفس في انساطها ، وذهب بنشاطها ، ودعا الى الكسل ، وحمل على الكذب والخبث ، وهو النظاهر بغير ما في ضميره خوفًا من انبساط الأيدي بالقهر عليه ، وعلمه المكر والخديعة لذلك ، وصارت له هذه عادة وخلقا ، وفسدت معاني الانسانية التي له من حيث الاجتماع والتمرن ، وهي الحمية والمدافعة عن نفسته ومنزله ، وصار عيالا على غيره في ذلك ، بل وكسلت النفس عن اكتساب الفضائل والحلق الجميل ، فانقبضت عن غايتها ومدى انسانيتها ، فارتكس وعاد في أسفل السافلين . وهكذا وقع لكل أمة حصــلت في قبضــة القهر ، ونال منها العسيف . واعتبره في كل ما علك أمره عليبه ، ولا تكون المُكُلِكُمَّةُ (١) الكافلة له رفيقة به تجد ذلك فيهم استقراء. وانظره

<sup>(</sup>١) الملكة بفتحات بعني التملك والسيطرة .

فى اليهود وما حصل بذلك فيهم من خلق السوء ، حتى انهم يوصفون فى كل أفق وعصر بالحرج ، ومعناه فى الاصطلاح المشهور التخابث والكيد ، وسببه ما قلناه . فينبغى للمعلم فى متعلمه والوالد فى ولده ألا يستبدوا عليهم فى التأديب » - (المقدمة ، فهمى ١١٩) .

# الفصر الاستابغ

## رسوخ قدم ابن خلدون ف علوم الحديث

كان ابن خلدون راسخ القدم فى علوم الحديث بمختلف أنواعها ، واذ لم يصل فى ذلك الى الشأو الذى وصل اليه فى الفروع السابق ذكرها ، ولذلك لم نقل انه كان اماما ولا مجددا فى هذه العلوم ، وانما قلنا انه كان راسخ القدم فيها . فكان واسع الاطلاع فى كتب الحديث وخاصة صحيح مسلم الذى كان ولا يزال موضع عناية كبيرة فى بلاد المغرب حيث نشأ ابن خلدون ، وموطأ الامام مالك بن أنس الذى قام ابن خلدون بتدريسه فى المعاهد العالية بمصر ، وكان كذلك متمكنا كل التمكن من علوم مصطلح الحديث ورجال الحديث والنظر فى الأسانيد ، كما تدل على ذلك شواهد كثيرة فجتزىء بأن نذكر منها ما يلى :

اً الله يؤخذ مما ذكره فى كتابه « التعريف » عن تلمذته والشيوخ الذين أخذ عنهم أن علوم الحديث كانت موضّع عناية كبيرة منه فى مختلف مراحل حياته وأنه درس أهم ما ألف.

فيها ، وأخذها عن مشاهير أعمتها في المغرب في ذلك العهد فدرس على محمد بن سعد بن بر "ال الأنصارى كتاب « التقصى لأحاديث الموطأ » لابن عبد البر . ( التعريف ١٦ ) . ودرس على محمد بن جابر بن سلطان القيسى صحيح مسلم ما عدا قسماً يسيرا من كتاب الصيد ، وموطأ مالك من أوله الى آخره ، وطائفة من صحيح البخارى وسنن أبى داود والترمذي والنسائي (١). وسمع على محمد بن عبد السلام موطأ مالك ، وكان لمحمد بن عبد السلام فى رواية هذا الكتاب « طرق عالية عن أبي محمد بن هارون الطائي » ( التعريف ١٩ ) . وأخذ على محمد بن عبد المهيمن الحضرمي سماعا واجازة (٢) ( وابن عبد المهيمن من أخص أساتذة ابن خلدون ومن أئمة المحدثين في ذاك العهد) موطأ مالك وصحيحي البخاري ومسلم وسنن أبي داود والترمذي والنسائي وابن ماجه (٢) ومقدمة ابن الصلاح في

<sup>(</sup>۱) التعريف ۱۸: « وسمعت عليه كتاب مسلم بن الحجاج الا قوتا يسيرا من كتاب الصيد وكتاب الموطأ من أوله الى آخره وبعضا من الأمهات الخمس » ؟ ويقصد بالأمهات الخمس كما ذكر ذلك في فصل الحديث في مقدمته ( المقدمة ٥٠٠٥ ، البيان ) صحيحى البخارى ومسلم وسنن أبى داود والترملى والنسائى ، وبما أنه ذكر « مسلما » قبل ذلك فيكون كلامه منصبا على البخارى وأبى داود والترملى والنسائى ،

<sup>(</sup>٢) أي أعطاه أجازة بتدريس ما سمعه عليه .

<sup>(</sup>٣) التعريف ٢٠: «وأخلت عنه سماعا واجازة الأمهات الست وكتاب الموطا» وهو في المقدمة وفي حديثه السابق في « التعريف » عن شييخه محمد بن جابر القيسي بلكر الأمهات الخمس ، فلا بد أنه يضيف اليها هنّا سنن ابن ماجه حسب ما تعارف عليه السلف من جعلها ستة كتب لا خمسة .

علوم الحديث . وقرأ على محمد بن ابراهيم الآبلى ، وهو من أحص أساندته ، « جبزءا من كتاب الموطأ لمالك وأجازه بسائره (۱) . وأخذ الحديث كذلك عن محمد بن محمد الصباغ الذي كان « مبرزا في علوم الحديث ورجاله واماما في معرفة كتاب الموطأ واقرائه » (التعريف ٤٥) . وهذا فيما يتعلق بمرحلة تلمذته الأولى في تونس . ثم يذكر بعد ذلك طائفة من كبار العلماء الذين التقى بهم في المغرب الأقصى في أثناء عمله مع السلطان أبى عنان ، وتلقى عليهم ، ، وسمع منهم ، ومن بينهم عدد من كبار المحدثين مثل أبى عبد الله محمد بن الصفار ومحمد بن كبار المحدثين مثل أبى عبد الله محمد بن الصفار وحمد بن كبار المحدثين مثل أبى عبد الله مع عليهما ابن خلدون جزءا من كتاب الموطأ . (التعريف ٣١٠ ، ٣١٠) .

٢ — أنه كتب فى مقدمته عن علوم الحديث فصلا يدل على عظم تمكنه من هذه العلوم بمختلف فروعها ، وواسع اطلاعه على ما ألف فيها (٢) . وذلك أنه لم يغادر فى هذا الفصل أية ناصة من نواحى هذه العلوم الا عرض لها مبينا ما اجتازته من أدوار وأهم ما ألف فيها ، ومعلقا على مؤلفاتها تعليقات لا يقوى على

<sup>(</sup>۱) التعریف ۳۰۳ و معنی « أجازه بسائره » أی أعطاه أجازة بتدریسی الکتاب کله ، مع أنه لم يقرأ عليه الا بعضه ، لما توسمه فيه من الکفاية والقدرة. على تدريس الکتاب کله .

مثلها الا ناقد بصير قد قتل هذه الفروع بحثا ، وأحاط بدقائقها علما . — وكان هذا الفصل من بين الفصول التي أدخل عليها ابن خلدون زيادات هامة في أثناء اقامته عصر ، وذلك يدل على أنه كان دائب الاطلاع على علوم الحديث ، ومعنيا كل العناية بهذه الناحية ، وقد أثبتت هذه الزيادات في المقدمة في بعض نسخها الخطية التي نقل عنها المستشرق «كاترمير» في طبعة باريس والتي نقلنا نحن عنها في طبعة لجنة البيان .

٣ — أنه عقد فى مقدمته فصلا طويلا عن المهدى المنتظر ، فعرض جميع الأحاديث التى يوردونها بشأنه ومصادرها ومختلف رواياتها ، مبينا وجوه الضعف فى أسانيد كل حديث منها ورجاله (١) وهو بحث قيم لم يعرض له أحد بهذا التفصيل من قبل ابن خلدون ، ويتسم بالاصالة والطرافة وقوة الحجة ، ويدل فى ذاته دلالة قاطعة على رسوخ قدم ابن خلدون فى هذا الميدان ، فانه لا يقوى على كتابة بحث فى هذا المستوى القوى الرفيع الا من وصل الى أرقى درجات التخصص فى علوم الحديث : مؤلفاته ومصطلحه ورجاله .

٤ — وأقطع من هذا كله فى الدلالة على رسوخ قدمه فى
 هذه العلوم أنه عين عصر أستاذا للحديث عدرسة من أرقى

<sup>(</sup>۱) يستغرق هذا الفصل نحو النتى عشرة صفحة فى الطبعات السابقة لطبعتنا فى لجنة البيان ( المقدمة ، فهمى ٣٤٢ – ٣٥٥ ) ، ويستغرق نحو النتين وعشرين صفحة فى طبعتنا بلجنة البيان ، وذلك مع التعليقات التى علقنا بها على مسائله وتبلغ نحو خمسين تعليقا ( المقدمة ، البيان ٥٢٥ – ٧٤٦ ) .

المدارس العالية حينئذ ، وهي مدرسة صرغتش (١) . ومصر في ذلك الموقت كانت أرقى البلاد الاسلامية جميعا حضارة وعلما ، وأغناها بمعاهدها العالية ومكتباتها وعلمائها في مختلف الفروع ، ومن بينهم عدد من كبار الأئمة في علوم الحديث ، ومن بينهم العلامة الحافظ بن حجر العسقلاني نفسه . فلا يمكن أن يتولى تدريس علوم الحديث في مدرسة من أرقى المدارس العالية في بلدا كهذا وبين علماء هذا شأنهم الا من كانت له قدم راسخة وشهرة عالمية في هذه البحوث ، وخاصة اذا لم يكن من أهل القطر الذي اختير للتدريس فيه ، كما كان شأن ابن خلدون .

ه — وقد اختار « موطأ » الامام مالك موضوعا لدراسته في هذه المدرسة ، وافتتح دروسه بمحاضرة قيمة ترجم فيها للامام مالك بن أنس مؤلف الكتاب ، موضحا نسبه وحياته وشيوخه وتلاميذه ومكانته بين علماء عصره . ثم عرض لكتاب الموطأ ، فذكر الأسباب التي دعت الامام مالكا الى تأليفه ، وتكلم على محتوياته ، وعلى الطرق التي روى بها هذا الكتاب ، وما انقرض من هذه الطرق وما بقى منها ، وتكلم على الشيوخ الذين تلقى هو عليهم كتاب الموطأ في تونس والمغرب الأقصى ، وأسانيدهم واجازتهم له بتدريسه . وقد أثبت ابن خلدون نص

<sup>(</sup>۱) تنسب الى بانيها الامي سيف الدين صرفتمش الناصرى أمير رأس نوبة المتوفى سجينا في الاسكندرية سنة ٢٥٩ وكانت تقع بجوار جامع أحمد بن طولون ، وقد كتبها ابن خلدون « صلغتمش » باللام ، وصوابها بالراء ، ولعلها كانت تنطق لاما فسجلها كما سمعها ،

هذه المحاضرة في كتابه « التعريف » ؛ وهي في ذاتها من أقوى الأدلة على رسوخ قدمه في علوم الحديث. ولقد كان ابن خلدون جديرا كل الجدارة بأن يسمو في تفوس سامعيه ، بفضل هذه المحاضرة الى الدرجة الرفيعة التي وصفها في قوله : « وانفض ذلك المجلس وقد لاحظتني بالتجللة والوقار العيلون ، واخلص التجيئ في واستشعرت أهليتي للمناصب القلوب ، وأخلص النجيئ في ذلك الخاصة والجمهور » (التعريف ٣١٠).

# الفصر النامن

# رسوخ قدم ابن خلدون في الفقه المالكي

ولم یکنرسوخ قدم ابن خلدون فی مذهب مالک بن أنس باقل من رسوخ قدمه فی الحدیث ؛ بل لقد کانت شهرته فی ألفقه المالکی أقوی کثیرا من شهرته فی علوم الحدیث . وبین یدینا علی ذلك شواهد کثیرة نجتزیء منها بما یلی :

1 — أنه يؤخذ مما ذكره فى كتابه « التعريف » عن تلمذته والشيوخ الذين أخذ عنهم أنه كان يوجه الى الفقه المالكى أكبر قسط من جهوده فى مختلف مراحل حياته » وأنه درس أهم ما ألف فى هذا المذهب من كتب قديمة وحديثة ، وأخذها عن مشاهير فقهاء المالكية فى المغرب فى ذلك العهد . فدرس على محمد بن سعد بن برَّال ، ومحمد بن جابر بن سلطان القيسى ، وأبى عبد الله محمد بن عبد الله الجيانى الفقيه (١) ، وأبى القاسم محمد القصير ، ومحمد بن عبد السلام ، ومحمد بن سليمان

<sup>(</sup>۱) هو غیر أبی عبد الله محمد بن عبد الله بن مالك الاندلسی الجیانی الشهیر بابن مالك ألنحوی المعروف ( ۱۰۰ – ۱۷۲ هـ ) ، فان ابن مالك قد توفی قبل أن يولد ابن خلدون بأكثر من نصف قرن .

السطى ، ومحمد بن عبد المهيمن ، وأبى العباس أحمد الزواوى ، ومحمد بن ابراهيم الآبلى ، ومحمد بن عبد الله بن عبد النور ، ومحمد بن ابراهيم بن الحاج البلتفيعي (١) ، درس على هؤلاء وعلى غيرهم كتبا كثيرة فى هذا المذهب منها مختصر ابن الحاجب فى الفقه وما عليه من شروح لابن عبد السملام وابن هارون وكلاهما من مشيخة تونس ، وكتاب التهذيب لأبى سعيد البرادعي مختصر «المدونة» ، وكتاب «المدونة» نفسها لسحنون ، وكتاب « الواضحة » لابن حبيب ، و « العتبية » للعتبى ، و « الأسدية » لأسد بن الفرات ، ومؤلفات ابن يونس وابن و « الأسدية » لأسد بن الفرات ، ومؤلفات ابن يونس وابن عصرز التونسي وابن بشير وابن رشد وكتاب النوادر لابن أبى زيد .

٢ — كتب فى المقدمة فصلين عن علوم الفقه والفرائض (أى المواريث وهى قسم من علوم الفقه ) عرض فى أولهما لمذهب الامام مالك ونشأته وانتشاره فى الشرق والغرب ورجاله وأهم ما ألف فيه ؛ وعالج هذا الموضوع فى صورة تنبىء عن سعة اطلاعه ، وتمكنه كل التمكن من تاريخ هذا المذهب وأصوله ومناهجه .

٣ — وأقطع من هذا كله فى الدلالة على رسوخ قدمه فى مذهب الأمام مالك أنه عين بمصر أستاذا للفقه المالكي بمدرستين من أرقى المدارس العالية وهما القمحية والبرقوقية ، وعين قاضى

<sup>· (</sup>١) في « التعريف » تراجم وافية لشيوخ ابن خلدون في هذه المواد وغيرها .

قضاة المالكية ست مرات كما تقدم بيان ذلك في الباب الأول من هذا الكتاب. ومصر فى ذلك العهد ، كما ذكرنا ذلك فيما سبق كانت أرقى البلاد الاسلامية جميعا حضارة وعلما ، وأغناها بعماهدها العالية ومكتباتها وعلمائها وفقهائها فى جميع المذاهب وفى مذهب مالك بوجه خاص . فكان فيها من كبار فقهاء هذا المذهب جمال الدين بن خير ، والأقفهدى ، والبساطى ، وغيرهم كثيرون، ووظيفة تدريس الفقه فى المدارس العالية ومنصب قاضى تضاة المالكية كانا أرقى المناصب الجامعية والقضائية . فلا يمكن قض بلد كمضر وبين علماء هذه مكانتهم أن يتولى منصبين هذا شأنهما جلالا وعظمة الا من كانت له قدم راسخة وشهرة عالمية فى بحوث هذا المذهب ، وخاصة اذا لم يكن من أهل هذا القطر كما كان شأن ابن خلدون .

#### \*\*\*

هذا ، وقد ذكر لسان آلدين بن الخطيب فى كتابه « الاحاطة فى أخبار غرناطة » (() أن ابن خلدون «قد لخص كثيرا من كتب ابن رشد » . ولكن ابن خلدون نفسه لا يحدثنا فى «التعريف» عن ملخصاته هذه ، مع أنه يبدو عليه فى هذا الكتاب الحرص الشديد على تسجيل ما ألفه حتى الخطابات التى كتبها الى أصدقائه . فالراجح أنها كالت تتمثل فى مذكرات لخص فيها

<sup>(</sup>١) نقل ذلك عنه المقرعي في نفح الطيب ، طبعة بولاق ، ص ٤١٩ .

الكتب التى كان يدرسها فى الفقه لابن رشد الجد () ولابق رشد الحفيد (۲) وأنها كانت من بواكير انتاجه العلمى فى شبابه ، وأنه لم ير فيها ما يستحق الذكر ولا ما يفتخر به ، ولم تكن معروفة ولا متداولة ، ولذلك أهمل الاشارة اليها . ولكنها تدل على كل حال على عظيم عنايته بمادة الفقه المالكي وشدة اهتمامه به منذ صباه .

<sup>(</sup>۱) هو أبو الوليد محمد بن أحمد بن رشد من أشهر فقهاء المالكية ، وهو صاحب كتاب « المقدمات المهدات » وكتب أخرى كثيرة في الفقه ، ولك سنة ،٥٠ هـ وتوفي سنة ،٥٠ هـ (١١٢٦ م ) ، وقد تولى القضاء فسار فيه على أحسن سيرة ، وهو جد ابن رشد الفيلسوف ، أو كما يسميه بعضهم ابن رشد

<sup>(</sup>٢) هو أبو الوليد محمد بن أحمد بن محمد بن أحمد بن رشد من أشهر فلاسفة الاسلام وشراح أرسطو ، ولد في العام نفسه الذي توفي فيه جده وقبل وفاة جده بشهر ، وتوفي عام ٥٩٥ هـ ، وكان ألى جانب اشتهاره بالفلسفة والطب ، من أئمة فقهاء المالكية كجده وأبيه ؛ تولى القضاء في اشبيلية سنة ١٥٥ هـ ، ثم تولاه في قرطبة مرتين في منصب أبيه وجده من قبل ، وله في الفقه مؤلفات قيمة من أشهرها كتاب « بداية المجتهد » ، وقد طبع بمصر عدة طبعات ،

# الفض التاسع

# أبن خلدون وفروع العلوم والفنون الآخرى

- 1 -

## أبن خلدون وعلوم القرآن والقراءات ورسم المصحف والتفسير

حفظ ابن خلدون القرآن الكريم في صباه ، وجوده على عجمد بن سعيد بن بئر اللانصارى بالقراءات السبع وبقراءة يعقبوب ، وهي احدى القراءات الشلاث المتممة للعشر (۱) ودرس عليه « الشاطبية » في القراءات و « العقيلة » في رسم المصحف . وفي هذا يقول ابن خلدون : « وبعد أن استظهرت القرآن الكريم من حفظي ، قرأته عليه بالقراءات السبع افرادا وجمعا (۲) في احدى وعشرين ختمة ، ثم جمعتهافي ختمة واحدة

<sup>(</sup>۱) انظر في تفصيل هذه القراءات كتابنا فقه اللغة صفحتي ١١٨ ، ١١٩ (الطبعة الحامسة)

<sup>(</sup>۲) الافراد أن يتلى القرآن كله أو جزء منه برواية واحدة لاحد القسراء السبعة أو العشرة المشهورين ، والجمع أن يجمع القارىء عند قراءة القرآن كله أو جزء منه بين روايتين فأكثر من الروايات السبع أو العشر ، ويسمى بالجمع الكبير أن استوفى القارىء سبع قراءات فأكثر ، والا سموه بالجمع الصغير . وبينهم في صفة الجمع وحكمه من الاباحة والتحريم خلاف كبير ورد تفصيله في «غيث النقع ٨ ـ ١٠ » ( التعريف ١٥ / ١١ ) .

أخرى ، ثم قرأت برواية يعقوب ختمة واحدة جمعا بين الروايتين عنه (۱) . وعرضت عليه رحمه الله قصيدتى الشاطبى اللامية فى القراءات ( المشهورة بالشاطبية ) والرائية فى الرسم ( وهى المشهورة بالعقيلة ) وأخبرنى بهما عن الأستاذ أبى العباس البكر نى وغيره من شيوخه » (۲) .

ويقول فى موضع آخر: « ومن أساتذنى الشيخ أبو العباس أحمد الزواوى امام المقرئين بالمغرب، قرأت عليه القرآن العظيم بالجمع الكبير (المين القراءات السبع من طريق أبى عمرو الدآنى وابن شريح فى ختمة لم أكملها » (التعريف ١٩، ٢٠). وقد عرض فى فصلين من فصول مقدمته لعلوم القراءات ورسم المصحف العثمانى فدرس هذين الموضوعين دراسة الثبت الحبير (المقدمة، البيان، ٩٥٣ – ٩٥٥). وله فى رسم المصحف العثمانى وتعليل ما جاءفيه من مخالفة للرسم المعهود رأى يتسم بالجرأة مع تحرى الدقة عن الناحيتين العلمية والتاريخية معا ، وذلك اذ يقول :

« كان الخط العربي لأول الاسلام غير بالغ الى العاية من

<sup>(</sup>۱) رويت قراءة يعقبوب من طبريقين : الأولى رواية محمد بن المتوكل المعروف برويس ؛ والثانية عن روح بن عبد المؤمن الهدلى ، وهذا هو ما يعنيه لبن خلدون من قوله « جمعا بين الروايتين عنه » ،

<sup>(</sup>۲) « التمريف » ۱۵ ، ۱۵ ، ويعنى ابن خلدون أن ابن برال كان قد دوس الشاطبية والعقيلة وأخذ القراءات عن أبى المباس البطرنى ، ونقل ما أخذه بطريق التلقين إلى أبن خلدون ؛ لأن القراءات لابد من أخلما مشافهة عن شيخ يتصل سنده بشبيخ آخر وهكذا إلى أحد القراء من الصحابة وضوان أله عليهم . (۳) أنظر تعليق وقم ٢ في الصفحة السابقة .

الاحكام والاتقان والاجادة ، ولا الى التوسط ، لمكان العرب من البداوة والتوحش وبعدهم عن الصنائع . وانظر ما وقع لأجل ذلك فى رسمهم المصحف حيث رسمه الصحابة بخطوطهم ، وكانت غير مستحكمة الاجادة ، فخالف الكثير من رسومهم ما اقتضته صناعة الخط عند أهلها ، ثم اقتفى التابعون من السلف رسمهم تبركا بما رسمه أصحاب رسول الله صلى الله عليه وسلم ، وخير الخلق من بعده ، المتلقون لوحيه من كتاب الله وكلامه ؛ كما يقتفى لهذا العهد خط ولى أو عالم تبركا ، ويتبع رسمه خطأ أو صوابا ، وأين نسبة ذلك من الصحابة فيماكتبوه ، فاتبع ذلك وأثبت رسما ونبه العلماء بالرسم على مواضعه » .

« ولا تلتفتن فى ذلك إلى ما يزعمه بعض المغفلين من ألهم كانوا محكمين لصناعة الخط ، وأن ما يتخيل من مخالفة خطوطهم لأصول الرسم ليس كما يتخيل ، بل لها وجه . ويقول فى مثل زيادة الألف فى « لا أذبحنه » (١) أنه تنبيه على أن الذبح لم يقع ، وفى زيادة الياء فى « بأييد » (٢) أنه تنبيه على كمال القدرة

<sup>(</sup>۱) في قوله تمالى في قصة سليمان: « وتفقد الطير فقال مالى لا أرى الهدهد أم كان من الغائبين . لاعلبته عدابا شديدا أو لاذبحنه أو ليأتيني بسلطان مبين » ( آيتي ٢٠ ، ٢١ من سورة النمل ) . وترسم هذه الآية الاخيرة في المصحف العثماني على هذه الصورة : « لأعذبنه عدابا شديداً أو لا أذبحنه أو لياتيني بسلطن مبين » .

الربانية ، وأمثال ذلك مما لا أصل له الا التحكم المحض ، وما حملهم على ذلك الا اعتقادهم أن في ذلك تنزيها للصحابة عن توهم النقص في قلة اجادة الخط ، وحسبوا أن الخط كمال فنزهوهم عن نقصه ، ونسبوا اليهم الكمال باجادته ، وطلبوا تعليل ما خالف الأجادة من رسمه . وذلك ليس بصحيح . واعلم أن الخط ليس بكمال في حقهم ؛ اذ الخط من جملة الصنائع المدنية المعاشية كما رأيته فيما مر ؛ والكمال في الصنائع اضافي وليس بكمال مطلق ؛ اذ لا يعود نقصه على الذات في الدين ولا في الحلال ؛ وأنما يعمود على أسباب المعماش ، وبحسب العمران والتعاون عليه لأجل دلالته على ما في النفوس. وقد كان صلى الله عليه وسلم أميا وكان ذلك كمالا في حقبه ، وبالنسبة الى مقامه لشرفه وتنزهه عن الصنائع العملية التي هي أسباب المعاش والعمران كلها ؛ وليست الأمية كمالا في حقنا نحن ، اذ هو منقطع الى ربه ، ونحن متعاونون على الحياة الدنيا ، شأن الصنائع كلها ؛ حتى العلوم الاصطلاحية ، فان الكمال في حقه هو تنزهه عنها جملة بخلافنا » ( المقدمة ، البيان ( 900 - 907

### \*\*\*

ومع أن ابن خلدون لا يذكر الكتب التى درسها فى تفسير القرآن الكريم ولا الشيوخ الذين أخذ عنهم هذا العلم ، فان ما كتبه فى الباب السادس من مقدمته عن تفسير القرآن الكريم ،

وأنواع التفاسير ، وما ألف فى كل نوع منها ، وتعليقه على كل تفسير منها عا يبين طريقته ومحتوياته والمواطن التى حاد فيها عن جادَّة الصواب ... كل ذلك يدل على أن حظه من هذا العلم لم يكن بأقل من حظه من علوم القرآن الأخرى (المقدمة ، السان ٩٩٦ — ٩٩٩) .

هذا الى أن التفسير فى هذا العصر ، وخاصة النوع النقلى منه ، وهو الذى يستند الى الآثار المنقولة عن السلف ، كان متصلا اتصالا وثيقا بالحديث ، وقد رأيت مكانة ابن خلدون فى علوم الحديث .

## - 7 -

# ابن خلدون وعلم التوحيد أو الـكلام

وما يتصل بذلك من المتشابه من الكتاب والسنة

عرض ابن خلدون لهذا الموضوع فى فصلين طويلين من مقدمته . أحدهما مثبت فى جميع نسخ المقدمة وعنوانه «علم الكلام» . وقد تكلم فيه عن نشأة هذا العلم وأهم مسائله وخاصة ما تعلق منها بالايمان والاسلام وصفات الله ، وعن نشأة مدارسه وأئمتها ومذهب كل مدرسة منها وأهم مؤلفاتها . والفصل الآخر مثبت فى بعض نسخ المقدمة الخطية دون بعض ، وعنوانه «كشف الغطاء عن المتشابه من الكتاب والسنة وما حدث لأجل ذلك من طوائف السنية والمبتدعة فى

الأعتقادات ». وقد تكلم فيه عن أنواع المتشابهات وخاصة الآيات والأحاديث التي سند فيها الى الله تعالى صفة يدل ظاهرها على التجسيم ، نحو قوله تعالى : « الرحمن على لعرش استوى » وقوله « يد الله فوق أيديهم » . . . ويظهر أن ابن خلدون قد رأى فى أثناء تنقيحه للمقدمة أن ما ذكره فى الفصل السابق غير كاف فى بيان حقائق هذا العلم وما جرى فى مسائله من خلاف بين العلماء ، فأضاف فصلا آخر يكمل ما فى الفصل السابق من قص ويفصل ما فيه من اجمال . وقد أثبتنا القصلين كليهما فى اخراجنا للمقدمة فى طبعة لجنة البيان ، وهما يقعان مع تعليقاتنا على ما جاء فيهما فى نحو ثلاثين صفحة فى هذه الطبعة تعليقاتنا على ما جاء فيهما فى نحو ثلاثين صفحة فى هذه الطبعة (المقدمة ، البيان ١٠٦٥ – ١٠٦٣) .

ويتكون من الفصلين فى الحقيقة مؤلف قيم فى علم التوحيد، يشرح أهم مسائل هذا العلم، ويحقق أهم نقط الحلاف بين مدارسه وطوائفه ، ويدل على تمكن ابن خلدون من بحوثه، ووقوفه على مختلف فرقه ومذاهبه ، وسعة اطلاعه على ما كتب فيه ؛ وخاصة أنه يذكر فى آخر هذين الفصلين أن ما ذكره مجرد ( ايماءة الى مسائل هذا العلم ، وأنه لو أوسع الكلام فيه لقصرت المدارك عنه » .

ولا يقتصر ابن خَـُلدُونَ في هذين الفصلين على تقـرير المذاهب، بل ينقد كل مذهب فيها نقـد العالم الخبير، ويدلى برأيه الخاص مؤيدا له بالحجة النقلية والبرهان العقلى.

هذا ، وقد ذكر لسان الدين بن الخطيب في كتابه « الاحاطة في أخبار غرناطة » (۱) أن ابن خلدون قد لخص « محصل » الامام فخر الدين الرازى ؛ ويقصد الكتاب الذي ألفه الرازى في علم التوحيد أو علم الكلام ، وسماه « محصل أفكار المتقدمين والمتأخرين » .

وقد عشر أخيرا صديقنا الأستاذ محمد عبد الله عنان بمكتبة « الأسكوريال » على نسخة مخطوطة من تلخيص ابن خلدون لهذا الكتاب ، وهو التلخيص الذي يشير اليه لسان الدين بن الخطيب ، وعنوان هذا التلخيص « لباب المحصل في أصول الدين » ، أي انه يختصر كتاب « المحصل » الذي ألف فخر الدين الرازي فيأتي بزيدته و « لما كتبه صديقنا عن هذا الكتاب في طبعته الثانية لمؤلفه القيم عن « ابن خلدون » :

« هُو مؤلف صغير في الأصول (٢) وقفنا عليه أثناء بحوثنا في مكتبة الأسكوريال باسبانيا حيث تثوى المجموعة الأندلسية ، وقد كتب على صفحة عنوانه: « لباب الحصل في أصول الدين تصنيف العبد الفقير الى الله تعالى ، الغنى به عن سواه ، الراجى عفوه ، عبد الرحمن بن محمد بن خلدون الحضرمى ، غفر الله له ولوالديه ولجميع المسلمين » .

<sup>(</sup>١) نقل ذلك عنه المقرى في نفح الطيب ص ١٩ كا طبعة بولاق ٠

 <sup>(</sup>۲) تنصرف كلمة ( الأصول ) إذا أطلقت (لى علم أصول الفقه ) والكتاب (لشيار ألية ليس في أصبول الفقه ) أنها هو في علم التوحيد أو علم الكلام أو (أصول الدين »ركما سماه أبن خلفون نفسه .

« ويقول ابن خلدون في مقدمته شرحا لموضوع كتابه: الله درس على شيخه وأستاذه العلامة أبى عبد الله محمد بن ابراهيم الآبلى كتاب « المحصل » الذي صنفه الامام الكبير فخر الدين ابن الخطيب ( فخر الدين الرازى ) ، وأنه نظراً لاسهابه واطنابه رأى أن يحذف منه ما يستغنى عنه ، وأن يترك فيه ما لا بدئ منه ، وأن يضيف كل جواب الى سوًاله ، « فاختصرته وهذبته ، وحذو ترتيبه رتبته ، وأضفت اليه ما أمكن من كلام الأمام الكبير نصر الدين الطوسى ، وقليلا من بنيات فكرى ، وسميته « لباب المحصل » ، فجاء بحمد الله رائق اللفظ والمعنى، مشيد القواعد والمبنى ... » ( الورقة ٤ — ١ ) .

« ويقع المخطوط المشار اليه فى خمس وستين لوحة (ورقة ) من القطع الصغير . وقد كتبت بخط مغربى هو خط ابنخلدون نفسه . وقد جاء فى نهايته :

« وافق الفراغ من اختصاره عشية يوم الأربعاء التاسع والعشرين لصفر عام اثنتين وخسين وسبعمائة . وكتبه مصنفه الفقير الى الله تعالى عبد الرحمن بن محمد بن خلدون الخضرمي » (١).

<sup>(</sup>۱) تحفظ هذه النسخة الفريدة من أثر ابن خلدون بمكتبة دير الاسكوريال برقم ١٦١٤ ( ورقمها في فهرس الفزيري ١٦٠٥) ، وقد قام أخيرا بتحقيقها ونشرها الاب الاوغسطيني لوسيانو روبيو (Luciano Rubio) استاذ الفلسفة في دير الاسكوريال الملكي ، وصدرت عن معهد مولاي أبي الحسن بتطوان سنة ١٩٥٢ في ١٤٩ صفحة ، وقد جمل الاستاذ الناشر هذا النص المربي للكتاب هو الجزء الاول ، ثم نشر ترجمته الاسبانية مقرونة بمقدمة في تاريخ علم الكلام وجمله الجزء الثاني .

« ومعنى ذلك أن ابن خلدون كتب « لبأب المحصل » ولما يبلغ التاسعة عشرة من عمره . والمرجح جدا أنه أول ما ألف ، وكتابته في هـذه السن المبكرة دليـل على أن المؤرخ كان في مستهل حياته يعنى بعلم الأصول (١) عناية خاصة » .

« ويقسم ابن خلدون كتابه الى أربعة أقسام أو أركان رئيسية: الأول منها فى البديهيات ؛ والثانى فى المعلومات ، ويتبعه الكلام على الموجودات عند الفلاسفة وعند المتكلمين ؛ والثالث فى الالهيات ؛ والرابع فى السمعيات . ويشتمل كلركن على عدة أقسام . ويختتم بالكلام على معنى الإيمان والكفر ، ثم عن الامامة والشيعة وأنواعها . وتلخيصه وعرضه لكل ذلك واضح حسن الترتيب والتنسيق » .

« ومما يجدر ذكره أن نسخة « لباب المحصل » هذه — وهى النسخة الفريدة فى العالم — المحفوظة بمكتبة الأسكوريال كانت من مقتنيات مولاى زيدان سلطان مراكش المتوفى سنة ١٦٢٧ م . وقد ذيل عليها بخطه فى صفحتها النهائية بعبارة قوية عن ابن خلدون »(١) .

#### \*\*\*

<sup>(</sup>۱) صوابه « علم التوحيد » أو « علم الكلام » أو « أصول الدين » ؛ لأن « علم الأصول » ؛ كما ذكرنا في التعليق الثاني بصفحة ٢٧٧ معناه « أصول الفقه » وهو علم آخر غير العلم المؤلف فيه هذا الكتاب .

<sup>(</sup>٢) محمد عبد الله عنان : « ابن خلدون » ) الطبعة الثانية ١٥١ - ١٥٣ .

هذا ، وقد نقل صديقنا الأستاذ محمد عبد الله عنان عن كتاب « لباب المحصل » ثلاث صور فوتوغرافية : احداها تمثل صفحة العنوان لهذا الكتاب ؛ والشانية تمثل صفحته الأولى ( وكلتا هاتين الصفحتين بخط ابن خلدون نفسه ) ؛ والثالثة تمثل آخر فقرة فيه بخط ابن خلدون مع تعليق وترجمة موجزة لمؤلفه بخط مولاى زيدان سلطان مراكش ( انظر صفحات ٤ ، لمورد من الطبعة الثانية لكتاب الأستاذ عنان ) .

### \*\*\*

وفى هذا الكتاب دليل آخر على لمبلغ تمكن ابن خلدون من مسائل هذا العلم ، واحاطته بمختلف فروعه ، وعنايته بدراسته وتحقيق مسائله منذ صباه .

### - r -

## بحوث ابن خلدون في التصوف

وقف ابن خلدون فصلا كبيرا فى الباب السادس من مقدمته على التصوف ، فتكلم على اشتقاق اسمه ونشأته فى الاسلام ، وأشهر علماء التصوف ونظرياتهم ، وتطور هذا العلم ، ورياضات المتصوفين وطرقهم وكراماتهم ، وفصل القول فيما يذهب اليه المتأخرون من علماء التصوف فى صدد وحدة الوجود والحلول والكشف وما وراء الحس والقول بالقطب . وفى أثناء تنقيحه

للمقدمة فى مرحلة اقامته بمصر أضاف فى ثنايا هذا الفصل عدة زيادات وألحق به قبيل آخره تذييلا نقل فيه شرح ابن الزيات لبعض أبيات قالها الهروى فى كتاب المقامات يوهم ظاهرها أن صاحبها يعتنق مذهب وحدة الوجود . وجاءت هذه الزيادات والتذييل فى بعض النسخ الخطية للمقدمة . وقد أثبتنا الفصل بزياداته وتذييله فى طبعة لجنة البيان التى أشرفنا على اخراجها (انظر المقدمة ، البيان ٢٠٨٠ – ١٠٨٠ ، وانظر تعليقاتنا على هذه الطيفحات ، وتبلغ نحو خمسين تعليقا ) .

وفى هذا الفصل يحمل ابن خلدون حملة عنيفة على العبارات الغامضة التى تجىء على لسان فلاسفة التصوف والتى لا تكاد تبين عن مقصد واضح ، ويغلب على الظن أنهم يتعمدون بها التلبيس واخفاء حقيقة ما يذهبون اليه ، وشدد النكير بوجه خاص على مذاهبهم المنحرفة وخاصة مذاهب الاتحاد والحلول.

وفى المقدمة السادسة من الباب الأول تكلم على أصناف المدركين للغيب من البشر بالفطرة والرياضة ، فعرض للتصوف العملى والمتصوفين وطرقهم ورياضاتهم وكراماتهم والفرق بينها وبين معجزات الأنبياء ومايتصل بهذه الأمور (المقدمة ، البيان ، ٣٤٩ ، ٣٥١ ، ٣٧٥ – ٣٧٩).

وعرض فى الفصل الثالث والخمسين من الباب الثالث وهو الفصل الذى جعل عنوانه « أمر الفاطمى (يقصد المهدى المنتظر) وما يذهب اليه الناس فى شائه ، وكشف الغطاء عن ذلك »

لآراء المتصوفة فى موضوع المهدى المنتظر ، واستطرد فى أثناء ذلك الى التحدث عن بعض مذاهبهم وطرقهم وصلتها عذاهب الشيعة ، وخاصة مذاهبهم فى الحلول والوحدة والقطب والأبدال وصلة هذه المذاهب بمذاهب المنحرفين من الشيعة فى القول بالوهية الأئمة وحلول الاله فيهم وبمذاهب الرافضة منهم فى القول بالامام والنقباء ( انظر المقدمة ، البيان ٧٤٧ — ٧٥٥ وانظر تعليقاتنا على هذه الصفحات وتبلغ زهاء عشرين تعليقا ) .

وهو فى جميع ما يذكره فى هذا الصدد يكشف عن اطلاع واسع وعلم غزير بمسائل التصوف ومؤلفات فلاسفته ورجاله ومختلف نظرياتهم وفرق المتصوفة وشئون التصوف العملى ورياضات المتصوفين وطرقهم وكراماتهم . وهو لا يقتصر فى ذلك كله على نقل الآراء والمذاهب والقصص المأثورة ، بل يزن كل ما ينقله عوازين النقد العلمى ، فيميز بين صحيحه وكاذبه وغثه وسمنه .

هذا وقد ظهر أخيرا كتاب فى التصوف قيل انه لابن خلدون مؤلف المقدمة وعنوانه « شفاء السائل لتهذيب المسائل تأليف أبى زيد عبد الرحمن بن أبى بكر محمد بن خلدون الحضرمي». وقد نشره الأب أغناطيوس خليفة اليسوعي ، وعلق عليه عما يرجح فى نظره نسبته الى صاحب المقدمة وأصدره معهد الآداب الشرقية فى بيروت . ونشره كذلك فى سنة ١٩٥٨ الأستاذ محمد ابن تاويت الطنجى الأستاذ بكلية الالاهيات بأنقرة ( طبعة عثمان يالسن ، استانبول ١٩٥٨) ومهد له بتمهيد طويل يرجح

فيه أن المؤلف لهذا الكتاب هو صاحب المقدمة . وتقع هذه الطبعة في ١٣٤ صفحة من القطع الكبير ويقع التمهيد لها في نحو مائة صفحة وثبت المراجع والفهارس في ٦٠ صفحة . وأشـــار الأستاذ محسن مهدى في احدى حواشي رسالة ظهرت له بالانجليزية سنة ١٩٥٧ بعنوان « فلسفة التاريخ عند ابن خلدون » الى هذا الكتاب، وذكر أن الأستاذ أبا بكر التطواني السلاوى المغربي يحتفظ بمخطوطة منه ترجع الى أواخر القرن التاسع الهجري ، ويتحدث كذلك صـــديقنا الإستاذ محمـــد عبد الله عنان عن هـ ذا الكتاب فيقول : « وقد حصلت دار الكتب حديثًا على نسخة مصورة من مخطوط مغربي في التصوف عنوانه « شفاء السائل لتهذيب المسائل » يقع في سبع وثمانين ورقة ( ١٧٤ صفحة ) ومنسوب في صحيفة عنوانه « للشيخ أبي زيد عبد الرحمن ابن الشيخ الفقيم المحقق المشارك المبرور المقدس المرحوم أبي بكر محمد بن خلدون الحضرمي (١) ».

والمخطوط قديم ذكر في نهايته أنه كمل في جمادي الأولى عام تسعين وثمانمائة ، أعنى بعد وفاة ابن خلدون باثنين وثمانين عاما ».

وبعد أن ذكر الأستاذ عنان موضوع الكتاب وأبو ابه حسب ما ورد فى فاتحته ، علق عليه بما يلى :

« ويلوح لنا مما وصف به مؤلف الكتاب من نعوت ، وما

<sup>(</sup>١) تحفظ هذه النسخة بدار الكتب برقم ٢٤٢٩٩ ب .

يبدو فى روح أسلوبه ، وما يتخلله من عبارات خاصة فى الوصف والتعبير ، أن هذا الكتاب هو فيما يرجح من تأليف ابن خلدون نفسه » .

ولكن على الرغم مما ذكره هؤلاء جميعاً من قرائن رجحت في نظرهم نسبة هذا الكتاب الى مؤلف المقدمة ، وعلى الرغم من النصوص التى أوردها الأب أغناطيوس من هذا الكتاب ، وظن أنها تشبه نصوصا جاءت فى المقدمة ، فاننا نرجح ، بل نكاد نقطع ، بأن هذا الكتاب ليس لصاحب المقدمة . ونعتمد فى ذلك على الأدلة الآتية :

١ - الحلاف الكبير بين هذا الكتاب ومقدمة ابن خلدون
 ف الأسلوب والأفكار وطريقة علاج المسائل . وهذا كاف في الدلالة على أن مؤلف هذا الكتاب غير صاحب المقدمة .

٧ — أنه لم يرد مطلقا أى ذكر لهذا الكتاب فى كلام لسان الدين بن الخطيب عن مؤلفات ابن خلدون ولا فى كلام ابن خلدون نفسه عن مؤلفاته فى كتابه « التعريف » . ونحن نعرف أن لسان الدين بن الخطيب قد ذكر جميع ما ألفه ابن خلدون فى المغرب قبل مرحلة تأليفه لكتابه « العبر » حتى ما عمله فى صباه من ملخصات وشروح ومذكرات صغيرة على مؤلفات غيره ، وأن ابن خلدون فى كتابه « التعريف » لم يعادر أى بحث يعتد به من مؤلفاته الا ذكره ، حتى الخطابات التى كان يرسلها الى أصدقاته ، وأنه كتب تاريخ نفسه فى هذا الكتاب الى أواخر ذى القعدة سنة ١٨٠٧ه ، أى قبل وفاته ببضعة أشهر .

فلو كان لابن خلدون كتاب مستقل فى التصوف لورد ذكره حتما فى حديث لسان الدين بن الخطيب عن مؤلفات ابن خلدون أو فى حديث ابن خلدون عن نفسه .

٣ ــ أن مؤلف هــذا الكتاب نتحدث في فاتحت عن الخصومة التي حدثت بين فقراء الأندلس ( أي المتصوفة ) واختلافهم في « هل يحتاج المتصوف المريد الى شيخ يرشده فى سلوكه ، أو لا يحتاج الى ذلك وتكفيه قراءة الكتب المؤلفة ف السلوك ككتاب «الاحياء» للغزالي ، و «الرعاية» للمحاسبي ب ويتحدث عن استفتائهم علماء فاس فى هذا الموضوع . ويظهر من كلام من أشاروا الى هـــذا الكتاب كالشيخ رزوق وأبى العباس الفاسي أن صاحبه كانت له فتوى في هذا الموضوع ١٠ م وأن كتابه هذا هو تفصيل وتوسعة لهذه الفتوى . والخصومة التي يتحدث عنها مؤلف هذا الكتاب قد حدثت في أواخر المائة الثامنة للهجرة كما يذكر ذلك الشيخ رزوق في « عدة المريد » وأبو العباس الفاسي في « شرح الرائية » (1) . ونحن نعلم أنه فى أواخر المائة الثامنة للهجرة كان ابن خلدون في مصر لا في فاس ، ولم يذكر هو ولم يذكر أحد من معاصريه أنه قدطلب اليه فى أثناء اقامته بمصر فتوى من هذا القبيل أو أنه زج بنفسه في

<sup>(</sup>۱) سُجِل نص هلاه القتوى في تكملة طبعة استامبول لكتاب « شغاء السائل » الله تتحدث عنه ،

<sup>(</sup>٢) هي قصيدة والبة في السلوك لابي بكر محمد بن أحمد الشريشي المتوفى منة مهد ها.

الخصومة التى نشبت بين متصوفى الأندلس. وحياة ابن خلدون فى مصر قد سجلها ابن خلدون فى كتابه التعريف تسجيلا دقيقا بجميع تفاصيلها وسجلها كذلك المؤرخون المصريون المعاصرون له كالمقريزى وابن حجر.

٤ - ووجود اسم ابن خلدون على ظهر هذا الكتاب لا يعد دليلا قاطعا على أنه من تأليفه . فانتحال الكتب ونسبتها الى غير مؤلفيها عن خطأ من النساخين والوراقين أو عن عمد لغرض ما ، كل ذلك قد تكرر حدوثه فى كثير من الكتب العربية . فليس غريبا اذن أن يكون الكتاب لغير ابن خلدون ونسب اليه خطأ أو عمدا . وهذا كله على فرض أن الاسم الموجود على ظهر الكتاب متفق فى جميع تفاصيله مع اسم صاحب المقدمة . وهذا غير مسلم به لما سيأتى :

٥ – ذكر فى صحيفة عنوان هذا الكتاب أنه للسيخ «أبى زيد عبد الرحمن بن الشيخ الفقيه المحقق المسارك المبرور المقدس المرحوم أبى بكر محمد بن خلدون الحضرمى » ووالد مؤلف المقدمة لا يكنى بأبى بكر واعا كان يكنى بأبى عبد الله والذى كان يكنى بأبى بكر هو جده الثانى . فمؤلف المقدمة هو عبد الرحمن بن أبى عبد الله محمد بن محمد بن أبى بكر محمد وقد ذكر ابن خلدون جده الثانى بكنية أبى بكر فى أكثر من موضع فى « التعريف » (صفحات ١١ – ١٣) . فالراجح اذن أن مؤلف هذا الكتاب هو ابن الجد الثانى وأخ الجد الأول

لمؤلف المقدمة ، أي عم والد مؤلف المقدمة ، واتفق أن اسمه وكنيته ( وهما عبد الرحمن أبو زيد ) يتفقان مع اسم مؤلف المقدمة وكنيته (١) .

هذا وقد ذكر أبو العباس أحمد بن يوسف الفاسى المتوفى سنة ١٠٢١ هـ فى موضعين فى أثناء شرحه لقصيدة أبى بكر محمد ابن أحمد الشريشى المتوفى سنة ٦٨٥ هـ ( وهى قصيدة رائية فى السلوك) أن لابن خلدون كتابا سماه « شفاء السائل » ووصفه. بأنه ممتع . ولكنه فى الموضعين معا قال انه من تأليف « أبى بكر محمد بن خلدون » . فمن المحتمل اذن كذلك ، اذا كان ما قاله أبو العباس الفاسى صحيحا ، أن يكون الكتاب لواحد من أسرة خلدون يكنى بأبى بكر .

### \*\*\*

<sup>(</sup>۱) ورد والد ابن خلدون في موضع في احدى نسخ « التعريف » بكنية أبى بكر فقال : « ولزع ابنه وهو والدى محمد أبو بكر . . . » (ص ١٤ من التعريف ) . ولكن هذه العبارة قد وردت في نسختين أخريين من نسخ التعريف بهذا النص : « ونزع ابنه وهو والدى محمد ابن أبى بكر . . . » (صفحة ١٤ تعليق ١١ من « التعريف » . وما ورد في النسخة الأولى يشتمل على تحريف وسقوط كلمة « ابن » في أثناء النسخ . والصحيح ما ورد في النسختين الأخريين ؛ لأن والد ابن خلدون المباشر قد ورد بكنية « أبى عبد الله » في الوقفية المسطورة على غلاف نسخة كتاب « العبر » المهداة الى مكتبة جامع القروبين بهاس ونصها : « قاضى القضاة » ولى الدبن ، أبو زيد ، عبد الرحمن ، بن الشيخ الامام أبى عبد الله محمد بن خلدون الحضرمي المالكي » . وكتب ابن خلدون بخطه تعليقا على هذه الوقفية بأن المنسوب اليه صحيح ، انظر صفحة ٣ من الطبعة الثانية لكتاب « ابن خلدون » للأستاذ محمد عبد الله عنان .

هـ ذا الى أنه بحسب ابن خلدون ما كتبه فى القدمة عن النصوف للدلالة على رسـ وخ قدمه فى بحوث علم التصوف وشئون التصوف العملى (١).

## - { -

## أبن خلدون وأصول الفقه ا وما يتصل به من الجدل والحلافيات

عرض ابن خلدون فى الفصل الخامس عشر (٢) من الباب السادس من مقدمته لعلم أصول الفقه وما يتعلق به من الجدل والخلافيات . فتكلم على الأصول الأربعة التى تستمد منها أحكام الشريعة الاسلامية ، وهى القرآن والسنة والاجماع والقياس ، وعلى القسواعد التى يجب أن يراعيها المجتهد فى استنباط الأحكام من هذه الأصول ، وعلى نشأة هذا العلم وتطوره وأهم ما ألف فيه: فتحدث عن «الرسالة» للامام الشافعى وهى أول ما كتب فى هذا الفن ؛ وعن أربعة كتب من أقدم ما ألف فيه بعد هذه الرسالة وهى كتاب « القياس » للدبوسى من فقهاء الحنفية و « البرهان » لامام الحرمين و « المستصفى » من فقهاء الحنفية و « البرهان » لامام الحرمين و « المستصفى » من فقهاء الحنفية و « البرهان » لامام الحرمين و « المستصفى » را

<sup>(</sup>۱) انظر كذلك في موضوع « شغاء السائل » بحثا قيما لصديعنا الاستاذ محمد عبد الفني حسن في مجلة « المجلة » عدد مايو ١٩٦١ صفحتي ٢٦ ، ١٧ ·

 <sup>(</sup>٢) هو القصل الخامس عشر بحسب طبعتنا في لجنة البيان ، والرابع عشر في طبعة كاترمير ، والتاميع في الطبعات المربية والسابقة لطبعتنا .

للغزالي و « العهد » لابن عبد الجبلر . وذكر أن هذه الكتب الأربعة قد لحصها فحلان من المتأخرين هما فخر الدين الرازي فى كتابه « المحصـول » والآمدى فى كتــابه « الأحكام » ، وأنه قد عنى كثير من العلماء بشرح هذين الكتابين وتلخيصهما . فلخص الكتاب الأول منهما سراج الدين الأرموي في كتاب سماه التحصيل وتاج الدين الأرموي في كتاب سماه « الحاصل » ، واقتطف شهاب الدين القرافي منهما مقدمات وقواعد في كتاب صغير سماه « التنقيحات » ، وكذلك فعل البيضاوي في كتاب « المنهاج » . ولخص الكتاب الشاني منهما وهو كتاب الأحكام للآمدي ابن الحساجب في كتسابه المعسروف بالمختصر الكبير ، ثم اختصره في كتاب آخر هو المتداول بين أهل العلم في عصره . وتكلم عن الفرق بين مؤلفات المتكلمين (علماء التوحيد) ومؤلفات الفقهاء (علماء الفقه) في علم الأصول وبين طريقة الحنفية وطريقة غيرهم في علاج مسائله ، وعن بعض ما ظهر من كتب الحنفية في هذا العلم بعد كتاب الدبوسي ككتاب سيف الاسلام البزدوي وكتاب « البدائع » لابن الساعاتي الذي عنى فيه بالجمع بين طريقة البزدوي وطريقة الآمدي في كنابه « الأحكام » ، « فجاء كنابه من أحسن الأوضاع وأبدعها ، وأئمة العلماء لهذا العهد يتداولونه قراءة وبحثا »

ثم تكلم عن الخسلافيات بين المذاهب ، وهي ما يوجد بين المذاهب الفقهية من خلاف فى أحكام الفروع وفى توجيه بعض الأصول وطرق الاستنباط ، وعلىأهم ما ألف فى هذا الموضوع ،

وذكر من ذلك كتاب « التعليقة » للدبوسى ، و « عيون الأدلة » لابن القصار ، وما ذكره ابن الساعاتي عن الحلافيات في مختصره في أصول الفقه وهو كتاب « البدائع » السابق ذكره .

وختم الفصل بالكلام على الجدل وآداب البحث والمناظرة وهى القواعد التى ينبغى أن يراعيها المتناظرون فيما بينهم من أهل المذاهب الفقهية فى جدلهم ومناظراتهم واستدلالاتهم ، وعلى الطرق المشهورة فى الجدل والمناظرة ، وعلى أهم ما ألف فى هذا الفن .

#### \*\*\*

وما ذكره ابن خلدون فى هـذا الفصل – على الرغم من ايجازه – يدل على سعة اطلاعه فى علم أصول الفقه وما يتصل به من الحلافيات والجدل والمناظرة .

#### \*\*\*

هذا ، وقد ذكر لسان الدين بن الخطيب فى كتابه « الاحاطة فى أخبار غرناطة » أن ابن خلدون « قد شرع فى شرح الموجز الصادر عنى فى أصول الفقه بشىء لا غاية فوقه فى الكمال » (١) أى أن لسان الدين بن الخطيب كان له متن منظوم من بحر الرّجز فى علم أصول الفقه وأن ابن خلدون قد شرع فى شرح الرّجز فى علم أصول الفقه وأن ابن خلدون قد شرع فى شرح

<sup>(</sup>١) نقل ذلك عنه المقرى في نفح الطيب ص ١٩٤ ، طبعة بولاق .

هذا المتن ، فجاء ما أتمه من هذا الشرح وما اطلع عليه منه ابن الخطيب في صورة « لا غاية بعدها في الكمال ».

ولم يصل الينا متن ابن الخطيب ولا شرح ابن خلدون له . ولم يشر ابن خلدون نفسه بشيء الى هذا الشرح في كتابه «التعريف» . فالراجح أن ما أتمه ابن خلدون من هذا الشرح وما اطلع عليه لسان الدين بن الخطيب كان يتمشل في مذكرات صغيرة فسر فيها بعض أبيات هذا المتن ، وأنها كانت من بواكير انتاجه العلمي في شبابه ، فلم ير فيها ما يستحق الذكر ولا ما يفتخر به ، ولذلك أهمل الاشارة اليها . — ولكنها تدل على مذ صاه .

#### \_ 0 \_

### ابن خلدون وعلوم اللغة العربية والآدب العربي

كانت علوم اللغة العربية والأدب العربي من أبرز ما عنى ابن خلدون بدراسته واستأثر بقسط كبير من وقته ونشاطه في جميع مراحل حياته.

فقد ذكر فى كتابه « التعريف » أنه قد درس فى صباه وشبابه فى تونس وفى المغرب الأقصى طائفة كبيرة من أمهات المؤلفات فى اللغة العربية قواعدها وآدابها وفقهها على عدد كبير من أعمة علماء اللغة ، وذكر من بين هذه الكتب « التسهيل » لابن

مالك ، وشرح الحصايرى على التسهيل ، والمعلقات ، وكتاب الحماسة للأعلم ، وديوان أبى تمام ، وطائفة من شعر المتنبى ومن أشعار كتاب « الأغانى » . وذكر من بين أساتذته فى هذه المواد والده ، ومحمد بن سحد بن برًال ، ومحمد بن العسر بى الحصايرى ، وأحمد بن القصار ، ومحمد بن بحر ، ومحمد بن جابر القيسي ، ومحمد بن عبد المهيمن الحضرمى ، ومحمد بن ابراهيم الآبلى ، وعبد الله بن يوسعن بن رضوان المالقى ، وأجد الله بن يوسعن بن شعيب ،

وعقد في آخر الباب السادس من مقدمته إثني عشر فصلا تستغرق زهاء مائة صفحة في علوم اللسان العربي، فلم يغادر أى فرع من فروع اللغة العربية وآدابهـــا الا تكلم بافاضة عن موضوعه وتطوره ، وأهم ما كتب فيه من مؤلفات في القـــديم والحديث، حتى اللغات العامية وما ألف بها من أشعار لعهده . فتكلم عن النحو والبيان والأدب نثره وشعره والأزجال والموشحات ومتن اللغة وفقــه اللغة ، ونشــــأة اللغة العربية وتطورها واستحالتها الى لغات عامية ، وآداب اللغات العامية ، وأشعار الهلالية والزناتية وما اليها من الأشعار العامية ، وتناول بحوثا هامة تتعلق باللغة وآدابها كتفسير الذوق في مصطلح أهل البيان ، و تحقيق معناه، وأنه « لا يحصل غالبا للمستعربين من العجم » 4 « وأن العجمة اذا سبقت الى اللسان قصرت بصاحبها في تحصيل العلوم عن أهل اللسال العربي » ، « وأن اللغة ملكة صناعية » ، « وأن ملكة اللسان العربي غير صناعة

العربية ومستغنية عنها في التعليم » » « وأن حصول هذه الملكة بكثرة الحفظ وجودتها بجودة المحفوظ » ، و « بيان المطبوع من الكلام والمصنوع وكيفية جودة الصنوع أو قصوره » ، و « انقسام الكلام الى فنى النظم والنثر » ، و « أنه لا تتفق الاجادة في فنى المنظوم والمنثور معا الا للأقل » ، و « صناعة الشعر ووجه تعلمه » » « وأن صناعة النظم والنثر انما هي الألفاظ لا في المعاني » ، و « أن أهل المراتب يترفعون عن انتحال الشعر » ، و « الرد على من ذهب الى أن لغة العرب لهذا العهد معايرة للغة مضر وحمير » ، و « أن لغة أهل المخر والأمصار لغة عامية قائمة بنفسها » ... الخ .

وما كتبه فى هذه الفصول لا يدل على قوة تمكنه وسعة اطلاعه فى جميع مواد اللغة العربية فحسب ، بل يسمو به الى مستوى الأئمة وكبار المتخصصين فى هذه المواد .

هذا الى أن معظم الوظائف التى تولاها فى المغرب الأدنى والأوسط والأقصى كانت وظائف الترسل والكتابة والتوقيع للملوك والوزراء. وهذه الوظائف نفسها كانت تقتضيه مداومة الاطلاع فى اللغة وآدابها ، وما كان يمكن أن يعهد عثلها الالمن بلغ درجة رفيعة فى هذه العلوم . وقد سبق القول فى القصل الرابع من هذا الباب أن ابن خلدون كان اماما ومجددا فى أسلوب الكتابة العربية ، وغنى عن البيان أنه لا يتاح ذلك الالمن كان متمكنا كل التمكن من علوم اللغة العربية وآدابها .

هذا ، وقد ذكر لسان الدين بن الخطيب فى كتابه « الاحاطة فى أخبار غرناطة » أن ابن خلدون قد ألف شرحا للبردة ، وهى قصيدة رائعة للأبوصيرى فى مدح الرسول عليه الصلاة والسلام . ولا يشير ابن خلدون لمؤلف هذا فى كتابه « التعريف » . ولعله كان من بواكير انتاجه العلمى فى صباه ، فلم ير أنه جدير بالتنويه فأهمله . ولكنه يدل على كل حال على عظيم عناية ابن خلدون بالأدب العربى منذ صباه .

# ابن خلدون الشــــاعر

عالج ابن خلدون الشعر ونظم عدة قصائد فى صباه وشبابه ، وظل يمارسه الى أن بلغ منتصف العقد الحامس من عمره ، ثم تفرغ للعلم والتأليف ، ولم ينظم من الشعر بعد ذلك ، على ما يظهر من كتابه التعريف ، الا ثلاث قصائد: قصيدة يهنىء بها السلطان أبا العباس سلطان تونس لابلاله من مرض أصابه حوالى سنة ٨٠٧ هـ (وابن خلدون حينئذ في أواخر العقد الحامس من عمره) ، وقصيدة يقدمها الى السلطان أبى العباس نفسه من كتابه « العبر » حينما أهداه له بعد فراغه من تأليفه سنة ٨٠٤ هـ ، وقصيدة ثالثة يعتذر فيها الى السلطان برقوق عن فتوى أرغم على كتابتها ضده في أيام فتنة الناصرى ، وقد

قدم هذه القصيدة الى الجوباني ليطالع السلطان بها ، وكان ذلك حوالي سنة ٧٩٢ هـ .

وفى هذا يقول ابن خلدون وهو يقص مرحلة وظائفه عند السلطان أبى سالم بالمغرب الأقصى من سنة ٧٦٠ الى سنة ٧٦٢ هـ : « ثم أخذت نفسى بالشعر فانثال على بحور منه » ( التعريف ٧٠ وتوابعها ) . وذكر فى مواطن متفرقة نماذج من سبع قصائد نظمها فى هذه المرحلة :

أولاها أرسلها الى السلطان أبى عنان فى أواخر سنة ٧٥٩ يستعطفه بها ليفرج عنه ويخرجه من اعتقاله وسحنه ، ومطلعها :

على أى حال لليالى أعاتب وأى صروف للزمان أغالب و ويذكر ابن خلدون أنها طويلة فى نحو مائتى بيت وأنها ندت عن حفظه ، فلم يذكر منها الاخسية أبيات (١).

والثانية أنشدها السلطان أبا سالم ليلة المولد النبوى سنة ٧٦٢ ، ومطلعها:

أسرفن فى هجرى وفى تعذيبى وأطلن موقف عبرتى ونحيبى وقد ذكر منها فى كتابه التعسريف ٧٧ بيتا ( التعريف ٧٠ وتوابعها ) .

<sup>(</sup>۱) هذه هى أول قصيدة له يذكرها فى التمريف ، وهى أقدم قصائده جميعاً التى ذكرها هناك ، ولعلها أول ما نظم من الشعر ، ويرجح هذا أنه يذكر أن بدء معالجته للشعر كان فى أثناء عمله مع السلطان أبى سالم بعد ذلك بعام ، انظر التمريف ١٧ وتوابعها ،

والثالثة أنشدها السلطان أبا سالم كذلك عند وصول هدية ملك السودان اليه وفيها الزّرافة ، ومطلعها :

قدحت ید الأشواق منزندی و هفت بقلبی زفرة الوجد وقد ذكر منها فی كتابه التعریف ۳۷ بیتا (التعریف ص ۷۵ و توابعها) .

والرابعة أنشدها الوزير مسعود بن ماساىء يوم عيد الفطر سنة ٧٦٣ ليشفع له عند الوزير عمر بن عبد الله ليسمح له في معادرة البلاد ، ومطلعها :

هنیئا بصوم لا عداه قبول و بشری بعید أنت منه مُنیل وقد ذکر ابن خلدون القصیدة کلها وهی ثلاثون بیتا (التعریف ص ۷۷ و توابعها) .

والخامسة أنشدها سلطان غرناطة محمود بن يوسف بن المساعيل بن الأحمر النصرى عناسبة المولد النبوى سنة ٧٦٤ ، ومطلعها :

حى المعاهد كانت قبل تحييني

بواكف الدمع يرويها ويظميني

وقد ذكر منها ابن خلدون فى كتابه التعريف ٣١ بيتا ( التعريف ص ٨٥ وتوابعها ) .

والسادسة أنشدها السلطان السابق نفسه سنة ٧٦٥ عناسبة ختان ولديه ، ومطلعها:

ضحا الشوق لولا عبرة ونحيب وذكرى تنجيد الوجد حين تثوب وقد ذكر منها ابن خلدون فىكتابه التعريف ١٣ بيتا ( التعريف ص ٨٨ ، ٨٨ ) .

والسابعة أنشدها السلطان السابق نفسه سنة ٧٦٥ كذلك عناسبة المولد النبوى ، ومطلعها :

أبى الطيف أن يعتاد الا توهما

فمن لي بأن ألقى الخيال المسكلم

وقد ذكرها ابن خلدون فى كتابه « التعريف » فى ١٧ بيتا ( التعريف ٨٩ ، ٩٠ ) .

ويتحدث بعد ذلك عن مرحلة هجره للشعر وتفرغه للعلم والتأليف ، فيقول بعد أن أتم تأليف كتابه العبر وهو بتونس سنة ١٧٨٤ : « وأكملت منه نسخة رفعتها الى خزاتته ( يقصد السلطان أبا العباس سلطان تونس) ، وكان مما يغرون به السلطان على " ( يقصد خصومه وشانئيه وحساده ) قعودى عن امتداحه ، فانى كنت قد أهملت الشعر وانتحاله جملة ، وتفرغت للعلم فقط ، فكانوا يقولون له : اغما ترك ذلك استهانة بسلطانك ، لكثرة امتداحه للملوك قبلك . وتنسمت ذلك عنهم من جهة بعض الصديق من بطانتهم ، فلما رفعت له الكتاب وتوجته باسمه ، أنشدته ذلك اليوم هذه القصيدة أمتدحه ، وأذكر سيرة وفتوحاته ، وأعتذر عن انتحال الشعر ، وأستعطفه وأذكر سيرة وفتوحاته ، وأعتذر عن انتحال الشعر ، وأستعطفه بهدية الكتاب اليه » . ثم يذكر نحو مائة بيت من هذه القصيدة التي نفتتحها نقوله :

هل غير بابك للغريب مؤمل

أو عن جنابك للأماني معدل ومنها في العذر عن تركه الشعر واستعصاء نظمه عليه في

هذه المرحلة:

وأجرِد ليلى فى امتراء قريحتى وأجرِد لينم تسترسل

فأبيت يعتلج الكلام بخاطري

والنظم يشر والقوافى تنجفيل (١) ثم يشير الى القصيدة الأخرى التى قدمها الى أبى العباس كذلك قبل القصيدة السابق ذكرها فيقول: «وكنت لما انصرفت عنه من معسكره على سوسة الى تونس بلغنى وأنا مقيم بها ، أنه أصابه فى طريقه مرض وعقب ابلال ، فخاطبته بهذه القصيدة » ، ثم يذكر خمسة وثلاثين بيتا من هذه القصيدة ، ومطلعها :

ضحكت وجوه الدهر بعد عبوس

وتجلئكتنا رحمة من بوس (٢)

ويقول فى ختام كلامه على فتنة الناصرى ( يلبغا الناصرى صاحب حلب الأتابكي الأمير سيف الدين ، وكانت هذه الفتنة فى أواخر سنة ٧٩١هـ): « وكان الظاهر ( يقصد الظاهر

<sup>(</sup>۱) التعریف ۲۳۳ - ۲۶۱ .

۲۲۲ – ۲۲۲ • ۲۲۱ • ۲۲۲ •

برقوق) ينقم علينا معشر الفقهاء فتاوى استدعاها منا منطاش وأكرهنا على كتابتها ، فكتبناها وور "ينا فيها بما قدرنا عليه ، ولم يقبل السلطان ذلك ، وعتب عليه ، وخصوصا على " ، فصادف سودون منه اجابة فى اخراج الخانقاه عنى ( يقصد خانقاه بيرس ) فولتى فيها غيرى وعزلنى عنها ، وكتبت الى الجوبانى بيرس ) فولتى فيها غيرى وعزلنى عنها ، وكتبت الى الجوبانى بأبيات اعتذر عن ذلك ليطالعه بها ، فتعافل عنها ، وأعرض عنى مدة ، ثم عاد الى ما أعرف من رضاه واحسانه » ( التعريف ١٣٣٨ وتوابعها ) . ثم ذكر نحو خمسة وستين بيتا من هذه القصيدة ومطلعها :

وبالنظر في هذه القصائد العشر التي ذكر ابن خلدون عاذج منها في التعريف يتبين أن شعر ابن خلدون يرجع الى ثلاث طوائف . فمنه ما يسمو الى درجة كبيرة في الجودة ، فنجد فيه من حسن الديباجة ، ورقة اللفظ ، وسسو المعنى ، وجمال الأسلوب ، ومقو مات الشعر ، ما يضعه في صف الفحول من الشعراء الاسلاميين ، وهذا هو القليل من شعره . ومنه مايهبط الى مستوى الكلام المنظوم المجسرد من روح الشعر ، ويبدو هذا على الأخص في قصائده الأخيرة التي نظمها في شيخوخته بعد أن هجر الشعر وتفرغ للعلم والتأليف . ومنه ما يتوسط بين هذا وذاك ، ويدخل في هذا القسم الأخير معظم ما أورده في كتابه التعريف من قضيد .

فمن قصائده الرائعة القصيدة التي أنشدها السلطان أبا سالم بن أبي الحسن سلطان المغرب الأقصى ليلة المولد النبوى سنة ٧٦٧ يعدد فيها مناقب الرسول عليه السلام ويمتدح فيها السلطان ، وهي التي يفتنحها بقوله :

أسرفن فى هجرى وفى تعذيبى
وأطلن موقف عبرتى ونحيبى
وأبين يوم البين وقفة ساعة
لوداع مشغوف القواد كئيب
لله عهد الظاعنين وغادروا
قلبى رهين صبابة ووجيب
غربت ركائبهم ودمعى سافح

فَكُشُكُرُ قَتَ مِعْدُهُمُ مِمَاءُ غُرُوبِي (١) ومنها بعد تعداد معجزاته عليه السلام والاطناب في مدحه :

انی دعوتك واثقا باجابتی یا خیر مدعو وخیر مجیب قصرت فی مدحی فان یك طیبا

فبما لذكرك من أريج الطيب

<sup>(</sup>۱) غربت : اختفت ؛ وشرقت ( من شرق فلان بكذا ) : غصصت ؛ والغروب : المعدوع حين تخرج من العمين . ولا يخفى ما فى البيت من جناس بين لا غربت » و لا غروبى » ، ومن لعب بالالفاظ ، ولكنه لعب مستملح ليس فيه حير تكلف .

ماذا عسى يبغى المطيل وقد حوى

فى مدحك القرآن كل مطيب

ومن قصائده التي لا تقل عن القصيدة السابقة في الجودة ، القصيدة التي أنشدها الأمير محمد بن يوسف بن الأحمر بمناسبة المولد النبوى في أثناء الفترة التي قضاها بالأندلس ، وقد جاء فيها:

حيِّ المعاهد كانت قبل تنحنييني

بواكف الدمع يرويها ويظسني

ان الأعلى نزخت دارى ودارهم

تحملوا القلب فى آثارهم دونى وقفت أنشد صبرا ضاع بعدهم

فيهم وأسأل رسما <sup>(١)</sup> لا يناجيني

ومنها في التعريض بما عامله به الوزير عمر بن عبد الله واضطراره آياه الى الهجرة الى الأندلس:

من مُبلغ عنى الصحب الأملى تركوا

ودی وضاع حماهم اذ أضاعونی

أنى أويت من العليا الى حسرم

كادت مغانيه بالبشرى تحييني

واننی ، ظاعنا ، لم ألق بعــدهم دهرا أشاكی ولا خصما يشاكينی

<sup>(</sup>۱) الرسم الن الدار بعد دروسها

ومن قصائده المتوسطة فى الجودة القصيدة التى أرسلها ، عام ٧٥٩ ، الى السلطان أبى عنان يلتمس عفوه والافراج عنه من سجنه ، وهى التى يفتتحها بقوله :

على أى حال لليالى أعاتب وأى صروف للزمان أغالب

كفي حَزَناً أني على القرب نازح

وأنى على دعوى شهودي عائب وأنى على حكم لحوادث نازل تحارب تصالمنى طورا وطورا تحارب

ومنها فى التشوق :

سلوتهم الا اد"كار معاهد

لها فى الليالى العابرات غرائب وان نسيم الريح منهم يشوقنى البروق اللواعب

ومن قصائده الضعيفة التي تشبه المتون في نظمها ، وتكاد تعرو من روح الشعر ، القصيدة التي ألفها بعد أن هجر الشعر ، وقدمها عام ٧٨٤ هـ الى السلطان أبي العباس سلطان تونس حينما أهدى اليه كتابه العبر والتي يقول فيها عن مشتملات كتابه: اليك من سير الزمان وأهله

«عـبـرًا» يدين بفضلها من يعدل صحفا تترجم عن أحاديث الألى درجوا فتنجمل عنهم وتفصل

تبدى التتابع (١) والعمالق سر هما

وثمود قبلهم وعماد الأول

منها في مديح السلطان:

أرح الركاب فقد ظفرت بواهب

يعطى عطاء المنعمين فيجزل

لله من خــلق كريم فى النــدى

كالروض حياه نندى مخضل

ومن أبيات هذه القصيدة ما يهبط هبوطا كبيرا ويدل على خمود قريحة ابن خلدون في الشعر ، كقوله :

والقائمون بملة الاسلام من

منضر وبربرهم اذا ما حصلوا

هذا أمير المؤمنين امامنا

و قو له

فى الدين والدنيا اليـــه الموئل

هذا أبو العباس خير خليفة

شهدت له الشيم التي لا تجهل

مستنصر بالله في قهر العدا

وعلى اعسانة ربسه متسوكل

وفى بعض هذه القصائد يتكلف تكلفا كبيرا لاستخدام بعض الكلمات الفنية فى العلوم ، كفوله فى القصيدة التى هنأ بها سلطان تونس بابلاله من مرضه :

(١) جمع تُبتَع وهو ملك اليمن .

والناصر الدين القويم بعكز مكة

طرد استقامتها بغير عكوس

يستعمل فى ذلك كلمتى الطرد والعكس الفنيتين فى علم المنطق .

والعدا نمقوا أحاديث افك

كلها فى طرائق معلولة روَّجوا فى شانى غرائب زور نصبوها لأمرهم أحبولة

يستخدم فى ذلك كلمات « المصلول » و « العسريب » و « المقبول » التى يطلقها علماء مصطلح الحديث على طوائف مما روى عن الرسول عليه الصلاة والسلام من حديث .

ويعترف ابن خلدون نفسه بأنه لم يبلغ درجة الاجادة فى الشعر ، وأن شعره يتوسط بين الجودة والرداءة ، اذ يقول عن مستوى شعره فى مراحل صباه وشبابه : « ثم أخذت نفسى بالشعر فانثالت على منه بحور ، توسطت بين الجودة والقصور » ( التعريف ۷۰ ) .

ويرى ابن خلدون أن سبب قصوره فى نظم الشعر يرجع الى كثرة ما حفظه فى صباه من المتون المؤلفة فى أشعار ركيكة .

وفى ذلك يقول : « ذاكرت يوما صاحبنا أبا عبد الله بن الخطيب ( يقصد لسان الدين بن الخطيب ) وزير الملوك بالأندلس من ىنى الأحمر ، وكان له الصدر المقدم في الشعر والكتابة ، فقلت له : أجد استصعابا على " في نظم الشعر متى رمته ، مع بصرى به وحفظي للجيد من القرآن والحديث وفنون من كلام العرب، وان كان محفوظي قليلاً. وإنما أتت والله أعلم من قيبَل ما حصل فى حفظى من الأشعار العاسية والقوانين التأليفية ؛ فانى حفظت قصيدتي الشاطبي الكبري والصغرى في القراءات ، وتدارست كتابي ابن الحاجب في الفقه والأصبول ، وجمل الحونجي في المنطق ، وبعض كتاب التسهيل ، وكثيرا من قوانين التعليم في المجالس ؛ فامت لا حفظي من ذلك ، وخدش وجه الملكة التي استعددت لها بالمحفوظ الجيــد من القرآن والحـــديث وكلام العرب ، فعاق القريحة عن بلوغها ، فنظر الي ساعة معجبا ، ثم قال: لله أنت! وهل يقول هذا الا مثلك؟!» ( المقدمة ، فهمي 177)

\*\*\*

ومهما يكن من شيء بشأن منزلة ابن خلدون بين الشعراء ، فان ما تقدم كاف فى الدلالة على أن هذا العبقرى لم يغادر أى ميدان من ميادين الأدب الاضرب فيه بسهم ، ولا حلبة من حلباته الا استرك مع فرسانها فى السباق .

### ابن خلدون وعلوم الفلسفة والمنطق

يذكر ابن خلدون فى كتابه « التعسريف » أنه قد أخذ عن أخص شيوخه أبى عبد الله محمد بن ابراهيم الآبلى المنطق وسائر الفنون الحكمية . ويصف شيخه الآبلى بأنه كان « شيخ العلوم العقلية » (التعريف ٢٦،٢١).

وكلمة «العلوم العقلية» أو «الفنون الحكمية» أو «العلوم الفلسفية» كانت تطلق حينئذ على ست طوائف من العلوم وهى: المنطق ؛ والالاهيات (أو الميتافيزيقا ، أى ما وراء الطبيعة ) ؛ والعلوم الطبيعية ؛ والعلوم الرياضية ؛ والعلوم الطبيعية ، وكلمة « الحكمية » معناها المنسوبة للحكمة ، والموسيقى (١) . وكلمة « الحكمية » معناها المنسوبة للحكمة ، وهى ترجمة عربية دقيقة لكلمة « الفلسفية » المأخوذة من اليونانية .

(Philosophie. Du grec: Philos—Ami; et Sophia—Sagesse) ويعنينا الآن من النصين السابقين اهتمام ابن خلدون بعلمي

<sup>(</sup>۱) انظر الفصل العشرين من الباب السادس بحسب طبعة البيان وعنوانه « العلوم العقلية وأصنافها » ( صفحات ١٠٨٥ – ١٠٩١) ، ويجعل ابن خلدون هذه العلوم سبع طوائف ، لأنه يفصل الهندسة عن الاريتماطيقي ، وقد جمعناهما تحت كلمة العلوم الرياضية ، ومن الممكن كذلك أن يجعل ألفلك من فروع العلوم الطبيعية بحسب الاصطلاح الحديث ؛ فترجع هذه العلوم الى خمس طوائف .

المنطق والفلسفة بمعناها الحاص الحديث أى الميتافيزيقا أو ما وراء الطبيعية ؛ لأننا سنعقد فقرات أخرى مستقلة لبيان مكانته فى العلوم الأخرى التى كانت تدخل تحت كلمة «العلوم الفلسفية» في عصره.

وعرضابن خلدون لعلوم المنطق والفلسفة بالمعنى الذى نقصده في عدة فصول من مقدمته.

فعرض لها فى الفصل العشرين من الباب السادس (١) وهو الفصل الذى جعل عنوانه « العلوم العقلية وأصنافها » . وقد شغل هذا الفصل بالحديث عن المنطق والفلسفة بالمعنى الذى تقصده وما ألف فيهما قديما وحديثا وخاصة عند اليونان والعرب .

ووقف الفصل الرابع والعشرين من الباب السادس (٢) على علم المنطق ، فتكلم على موضوع العلم وفائدته ومسائله وأقسامه وتاريخه وأدواره وكتاب الأورجانون Organon (٢)

<sup>(</sup>۱) المقدمة (البيان) ١٠٨٥ - ١٠٩١ وهو الفصل العشرون بحسب طبعتنا فى لجنة البيان والثالث عشر فى غيرها من الطبعات ، وقد أثبتنا فى هوامش هذا الفصل عدة تعليقات توضح عبارات ابن خلدون وتصحح بعضها .

 <sup>(</sup>١١) المقدمة (البيان ١١٠٢ - ١١٠٧) ، وهو الفصل الرابع والمشرون بحسب طبعتنا في لجنة البيان والسابع عشر في غيرها من الطبعات . وقد اثبتنا في هوامش هذا الفصل عدة تعليقات توضع عبارات ابن خلدون وتصحع بعضها .

<sup>(</sup>٣) اسم هذا الكتاب الاورجانون Organon ومعنى هذه الكلمة باليونانية الآلة Outil أي أنه آلة تصمم الفكر من الخطأ . وقد ترجم أبن خلدون هــذه الكلمة بكلمة « النص » وهي ترجمة غير صحيحة ( انظر تعليق ١٥٦٠ بصفحة ١١٠٤ من طبعة البيان ) .

لأرسطو في المنطق وأقسام هذاالكتاب ، ومؤلفات الفار ابي وابن سينا وابن رشد ف المنطق وصلة مؤلفاتهم بكتاب «الأورجانون» ومؤلفات المتأخرين . وقد أخــذ ابن خلدون على هؤلاء أنهم يوجهون كل عنايتهم الى « منطق الصورة » أو «الشكل » وهوالذي يدرس القضية والقياس من حيث شكلهما وصورتهما فقط ،ويغفلون منطق المادة ، وهو الذي يدرس القضية والقياس من حيث مادتهما ، أي من حيث صدق عناصرهما وانطباقها على الواقع ، أو لا يوجهون اليه الا اليسير من عنايتهم ، مع أنه أهم كثيرًا من منطق الصــورة . ومن ثم أغفلوا النظر في الكتب الخمسة المتعلقة عنطق المادة من كتب أرسطو ، وهي « البرهان والجدل والخطابة والشعر والسفسطة ، ورعا يلم بعضهم باليسير منها الماما ، وأهملوها كأن لم تكن ، وهي المهم المعتمد في الفن» ( المقدمة ، البيان ١١٠٦ ) . وأخذ على أهل عصره كذلك أنهم لا يتداولون الاكتب المتـــأخرين فى المنطق ، « وهجروا كتب المتقدمين وطرقهم كأن له تكن ، وهي ممتلئة من ثمـرة المنطق وفائدته » ( المقدمة ، البيان ١١٠٧ ) .

ووقف الفصل الشامن والعشرين من الباب السادس على ( أي ما وراء « الالاهيات » أو ما نسميه « المتافيزيقا » ( Metaphysique — du grec : Meta ta = Après, الطبيعة Phusika = Physique )

فتكلم عن موضوعه ومسائله وكتاب أرسطو في هذا الفن وتلخيص ابن سينا له في قسم من كتابي « الشفاء » و «النجاة »

وتلخيص ابن رشد وتعليقه على هذا الكتاب ، والمناقشات التى جرت بين الغزالي وابن رشد بشأن موضوعات هذا العلم في تهافت الفلاسفة للغزالي وتهافت التهافت لابن رشد ، وما ألفه المتأخرون في هذا العلم ، واختلاطه هو وعلم المنطق في البحوث المتأخرة بعلم الكلام ، وبيان الأضرار الناجمة عن هذا الاختلاط .

وعقد فصلا آخر طويلا في الباب السادس لبيان « البطال الفلسفة وفساد منتحلها » (1) . وقد عنى في هذا الفصل بالرد على الفلاسفة ( أرسطو والفارابي وابن سينا وابن رشد ومن اليهم ) في نظرياتهم في مراتب الوجود والعقول العشرة وفي الالاهيات على العموم أي فيما وراء الطبيعة ، وآرائهم في السعادة ... وهلم جرا . وخلص من ذلك الي فساد وجهات نظرهم في هذه الأمور كلها ومخالفتهم لظواهر الشريعة . وليس لبحوثهم في نظره الا « غرة واحدة وهي شحذ الذهن في ترتيب الأدلة والحجاج ، لتحصيل ملكة الجودة والصواب في البراهين . وذلك أن نظم المقاييس وتركيبها على وجه الاحكام والاتقان هو وذلك أن نظم المقاييس وتركيبها على وجه الاحكام والاتقان هو الطبيعية ، وهم كثيرا ما يستعملونها في علومهم الحكمية من الطبيعيات والتعاليم وما بعدها ، فيستولى الناظر فيها بكثرة الطبيعيات والتعاليم وما بعدها ، فيستولى الناظر فيها بكثرة الطبيعيات والتعاليم وما بعدها ، فيستولى الناظر فيها بكثرة

<sup>(</sup>۱) هو الفصل الخامس والمشرون في الطبعات المتداولة ( انظر ، المقدمة ، فيهمى ، ٥٩٠ وتوابعها ) ، وسيكون الثاني والثلاثين في الجزء الرابع ( وهو تحت الطبع الآن) من طبعتنا في لجنة البيان ،

البراهين بشروطها على ملكة الاتقان والصواب فى الحجاج والاستدلالات ، لأنها وان كانت غير وافية بمقصودهم ، فهى أصح ما علمناه من قوانين الأنظار ، هذه هى ثمرة هذه الصناعة مع الاطلاع على مذاهب أهل العلم وآرائهم ، ومضارها ما علمت . فليكن الناظر فيها متحرزا جهده من معاطبها ، وليكن نظر من ينظر فيها بعد الامتلاء من الشرعيات والاطلاع على التفسير والفقه . ولايكتن أحد عليها وهو خلو "منعلوم الملة ، فقل أن يسلم لذلك من معاطبها » ( المقدمة ، فهمى ، ٥٩٦ ).

ودرس كذلك فى المقدمة السادسة من الباب الأول موضوع النبوة والأنبياء والوحى وأقسام النفوس البشرية من ناحية قدرتها على الوصول الى الادراك الروحاني والمدركين للغيب بالرياضة والتصوف ... وما الى ذلك من المسائل التى تتصل ببحوث ما وراء الطبيعة وعلم النفس (المقدمة ، البيان ٣٤٥ – ٣٧٠ م ٣٥٠).

#### \*\*\*

ويبين مما كتبه ابن خلدون عن علوم المنطق والفلسفة فى كتابه التعريف وفى الفصول السابق ذكرها فى المقدمة أنه كان متمكنا من بحوث المنطق الصورى ومنطق المادة ، وأنه كان واسع الاطلاع فى بحوث الفلسفة أو الميتافيزيقا وان لم يكن متمكنا منها كل التمكن . وذلك أنه كان يرى مخالفتها للشريعة الاسلامية وضررها على العقيدة . ومن ثم لم يتناولها الا برفق

وحذر وبقصد الرد على نظرياتها وبيان ما تنطوى عليه فى نظره من فساد وانحراف . هذا الى أنه يعترف بأن بحوث الفلسفة لم تكن واسعة الانتشار فى بلاد المغرب التى نشأ فيها وتلقى علومه فى ربوعها ، ولم تكن موضع عناية هناك . وفى ذلك يقول فى خاتمة الفصل الذى وقفه على « العلوم العقلية وأصنافها » : « ثم ان المغرب والأندلس لما ركدت ريح العمران بهما وتناقصت العلوم بتناقصه اضمحل ذلك ( يقصد العناية بهذه العلوم ) منهما الا قليلا من رسومه تجدها فى تفاريق من الناس ، وتحت رقبك من علماء السنة . ويبلغنا عن أهل المشرق أن بضائع مذه العلوم لم تزل عندهم موفورة ، وخصوصا فى عراق العجم وما بعده فيما وراء النهر ، وأنهم على ثبيج (۱) من العلوم العقلية لتوفر عمرانهم واستحكام الحضارة فيهم » ( المقدمة ، البيان عمرانهم واستحكام الحضارة فيهم » ( المقدمة ،

#### \*\*\*

ويذكر لسان الدين ابن الخطيب فى كتابه « الاحاطة فى كتاب غرناطة » (٢) أن ابن خلدون قد «علق للسلطان (يقصد السلطان أبا سالم سلطان المغرب الأقصى) أيام نظره فى العقليات تقييدا مفيدا فى المنطق». وهذا يدل على أنه كان يدر سلطاق

(٢) نقل ذلك عنه المقرى في كتاب « نفح الطيب » ص ١٩ كا طبعة بولاق .

<sup>(</sup>۱) « الثبج » ما بين الكاهل الى الظهر ، ووسط الشيء ، ومعظمه . « وهو على ثبج من كذا » أي متمكنا منه وراسخا فيه وفي أسمى مرتبة من مراتبه .

السلطان أبى سالم أو يدرسه معه ، وأنه فى أثناء ذلك قد كتب السلطان مذكرات وتعليقات فى هذا العلم . ولم يصل الينا شىء من هذه المذكرات ، ولم يتكلم عنها ابن خلدون فى كتابه «التعريف» . ولعل السبب فى ذلك أنها كانت من بواكير بحوثه فلم ير فيها ما يستأهل الذكر . ولكنها تدل على كل حال على عظيم عنايته بعلم المنطق وشدة اهتمامه به منذ صباه .

### - **\lambda** -

### ابن خلدون والعلوم الطبيعية

عرض ابن خلدون للعلوم الطبيعية في عدة مواطن من مقدمته في صورة تدل أوضح دلالة على سعة اطلاعه وتمكنه من هذه العلوم.

فوقف قسما كبيرا من بابها الأول ( نحو سبعين صفحة من مائة وعشرين صفحة من طبعتنا بلجنة البيان – المقدمة ، البيان ، ٢٧٥ – ٣٤٤ ) على بحوث الجغرافية الطبيعية والانسائية . فتكلم بشىء من التفصيل على قسط العمران من الأرض ، وما فيها من البحار والأنهار والأقاليم والمعتدل من الأقاليم والمنحرف وتأثير الهواء في ألوان البشر والكثير من أحوالهم وأخلاقهم ، واختلاف أحوال العمران في الحصب والجوع وما ينشأ عن ذلك في أبدان البشر وأخلاقهم . واعتمد في القسم المتعلق بالجغرافيا الطبيعية على كتاب المجسطى (الماجيست) ، Almageste ،

البطليموس الفلكى وكان مترجما الى العربية وكتاب الشريف الادريسى الذى ألفه لصاحب صقلية فى عهده وهو روچير الثانى Roger II (ملك صقلية من ١١٠١ – ١١٥٤ م) وسماه باسمه ، كما سماه كذلك « نزهة المشتاق » . وكان هذان الكتابان فى عهده أهم المراجع فى هذا الموضوع ، وعندهما كانت تقف نظريات الفلك والجغرافيا .

ويذكر ابن خلدون في كتابه « التعــريف » أنه قد كتب لتيمورلنك بحثا جغرافيا عن بلاد المغرب في أثناء اجتماعه به لأول مرة بدمشق سنة ٨٠٣ هـ . وفي ذلك يقول ابن خلدون يعد أن ذكر وصفه بلاد المغرب وصفا شـفويا التيمورلنك : ﴿ فَقَالَ ( تَيْمُورُلْنُكُ ) لا يَقْنَعْنَى هَذَا ، وأحب أن تَكْتَبُ لَى بِلاد المغرب كلها أقاصيها وأدانيها وجباله وأنهاره وقراه وأمصاره حتى كأنى أشاهده . فقلت يحصل ذلك بسعادتك . وكتبت له بعد انصرافي من المجلس ما طلب من ذلك ، وأوعبت الغـــرض فيه في مختصر وجيز يكون قدر ثنتي عشرة من الكراريس المنصفة اليناً . ويغلب على الظن أنها كانت مجرد تلخيص لمـــا ذكره في المقدمة وفى كتابه العبر في وصف بلاد البربر ( المقدمة ، البيان ٨٠٨ – ٢٠٠٢ ؛ العبراج ٢ ص ٨٨ وتوابعها ) . ٤ ١٠ ن يا وغرض في الفصل الثالث والعشرين ( المقدمة ، البيان ١٠٠٠ - ١١٠٢ ، وهو الفصل السادس عشر في الطبعات الأخرى ) من الباب السادس من المقدمة لعلم الفلك . فتكلم على علم الهيئة

العام « الذي ينظر في حركات الكواكب الثابتة والمتحركة والمتحيزة ، ويستدل بكيفيات تلك الحركات على أشكال وأوضاع للأفلاك لزمت عنها هذه الحركات ... » ، وعلى الرصد وآلاته عند اليونان وغيرهم ، وعلى « علم الأزياج » ، « وهي صناعة حسابية على قوانين عددية فيما يخص كل كوكب من طريق حركته ... يعرف به مواضع الكواكب في أفلاكها لأي وقت فرض ... » ويمكن بفضلها « معرفة الشهور والأيام والتواريخ الماضية » .

وتكلم, فى الِفِصل الخامس والعشرين (المقدمة ، البيان ١١٠٧ ــ ١١٠٨ وهو الفِصل الثامن عشر فى الطبعات الأخرى ) من الباب السادس من المقدمة على بحوث علوم الطبيعة والكيمياء والچيولوچيا (طبقات الأرض) والبيولوچيا (علم الحياة ) وعلوم الأحياء (علم الحيوان وعلم النبات وعلم الانسان) والفيزيولوچيا ( وظائف الأعضاء ) والميتيورولوچيا ( علم الجُــو ) ؛ ويضع هذه الفروع كلها تحت عنوان الطبيعيات فيقول : « هو علم يبحث عن الجسم من جهــة ما يلحقه من الحــركة والسكون ، فينظر في الأجسام السماوية والعنصرية وما يتولد عنها من حيوان وانسانٌ ونبات ومعدن ، وما يتكون في الأرض من العيون والزلازل ، وفي الجو من السحاب والبخار والرعد والبرق والصواعق وغير ذلك ، وفي مبدأ الحركة للأجسام وهو النفس على تنوعها في الانسان والحيوان والنبات » ( المقدمة ، البيان ثم تكلم على أهم ما ألف في هـذه العـلوم فذكر كتب أرسطو ، وابن سينا في الشفاء والنجاة والاشارات ، وابن رشد ، والشروح التي عملها المتأخرون على هذه الكتب .

Ĭ

وتكلم في الفصل السادس والعشرين من الباب السيادس (المقدمة ، البيان ١١٠٨ -- ١١١٠ وهو الفصل التاسع عشر في الطبعات الأخرى ) على علم الطب على أنه فرع من الطبيعيات أو تطبيق لها على جسم الانسان بقصد شفائه وصحته . فذكر مقومات هذا الفن وأهم ما ألف فيله من لدن جالينوس الى عصره . ثم عرض لطب البادية وهو « طب يبنونه في غالب الأمر على تجربة قاصرة على بعض الأشخاص متوارثا عن مشايخ الحي وعجائزه . ورعا يصنح منه البغض ؛ الا أنه ليسَ على قانون طبيعي ، ولا على موافقة المزاج » . ﴿ ولا بن خلدون في هذا الصدد رأى قيم بشأن ما ورد من أحاديث الرسول عليه السلام في شئون الطب، وذلك اذ يقول: « وكان عند العرب كثير من هذا الطب ( يقصد طب البادية ) وكان فيهم أطباء معروفون كالحارث بن كلكة وغيره . والطب المنقول في الشرعيات من هذا القبيل ، وليس من الوحي في شيء، وانميا هو أمر كان عاديا للعرب ، ووقع في ذكر أحوال النبي صلى الله عليه وسلم من نوع ذكر أحواله التي هي عادة وجبلَّة ، لا من جهة أن ذلك مشروع على ذلك النحو من العمل. فإنه صلى الله عليه وسلم المَّا بعث ليعلم نا الشرائع ، ولم يبعث لتعريف الطب ولا غــيره من العادياتِ ... فلا ينبغي أن يحمل شيء من الطب الذي وقع في

الأحاديث الصحيحة المنقولة على أنه مشروع ؛ فليس هناك مايدل عليه » . ( المقدمة ، البيان ، ١١٠٩ / ١١١٠ ) .

ووقف فصلين كاملين يشغلان نحو ثلاثين صفحة على الفن الذي كان معروفا عند العرب باسم « الكيمياء » Alchimie ، والفضة وهو الفن الذي يبحث عن طريقة تكوين الذهب والفضة بالصناعة باستخدام بعض المواد الأخرى . فأفاض ابن خلدون في أحد هذين الفصلين في بيان هذه الطرق وسعة انتشارها والكتب التي ألفت فيها قديما وحديثا ، ونقل نصوصا طويلة من كتاب « أبن بشرون » وهو من كبار تلاميذ مسلمة المجريطي شيخ الأندلس في علوم الكيمياء والسيمياء والسحر في القرن الثالث وما بعده ( المقدمة ، فهمي ٩٧٥ وتوابعها ) . وأفاض ونجودها وما ينشأ من المفاسد في انتحالها » ( المقدمة فهمي ١٠١ وتوابعها ) .

وعرض فى المقدمة السادسة من الباب الأول وفى الفصل الخامس (١) من الباب السادس لموضوع هام من بحوث علم البيولوچيا (علم الحياة) وهو موضوع ارتقاء الأنواع وانشعاب بعضها من بعض . وقد ذهب فى هذا الموضوع مذهبا سبق به دارون Darwin وجاعة الارتقائيين Evolutionnistes فيما يقررونه بشان ارتقاء الأنواع وانشعاب أعلاها من أدناها

<sup>(</sup>١) ، هو خامس بعسب طبعتنا في ابنة البيان ، وهو ساقط من النسخ الإعرى .

وتفرع الانسان عن القردة العليا أو تفرعها هي والانسان عن أصل واحد مجهدول . — وفيما يلي نص ما ذكره في هددين الفصلين ، وسنضع خطا تحت ما يشير اشارة صريحة الى ارتقاء الأنواع واستحالة بعضها الى بعض والى انطباق هذا القانون على الانسان وصلته بفصائل القردة :

جاء في المقدمة السادسة من الباب الأول ما يلي :

« اعلم أرشدنا الله واياك ، أنا نشاهد هذا العالم بما فيه من المخلوقات كلها على هيئة من الترتيب والاحكام ، وربط الأسباب بالمسببات ، واتصال الأكوان بالأكوان ، واستحالة بعض الموجودات الى بعض ، لا تنقضي عجائب في ذلك ولا تنتهي غاياته . وأبدأ من ذلك بالعالم المحسوس الجثماني ؛ وأولا عالم العناصر المشاهدة ، كيف تدرج صاعدًا من الأرض إلى الماء ثم الى الهواء ثم الى النار متصلا بعضها ببعض. وكل واحد منها مستعد لأن يستحيل الى ما يليه صاعدا وهابطا ويستحيل بعض الأوقات ... ثم انظر الى عالم التكوين كيف ابتدأ من المعادن ثم النبات ثم الحيوان على هيئة بديعة من التدريج : آخر أفق المعادن متصل بأول أفق النبات مثل الحشائش وما لا بذر له ، وآخر أفق النبات مثل النخل والكرم متصل بأول أفق الحيوان مثل الحلزون والصدف ، ولم يوجد لهما الا قوة اللمس فقط . ومعنى الاتصال في هذه المكونات أن آخر كل أفق منها مستعد بالاستعداد الفطرى لأن يصير أول أفق الذي بعده . واتسم عالم الحيوان وتعددت أنواعه ، وانتهى فى تدريج التكوين الى الانسان صاحب الفكر والروية ، ترتفع اليه من عالم القردة الذى اجتمع فيه الكيس والادراك ، ولم ينته الى الروية والفكر بالفعل ، وكان ذلك أول أفق من الانسان بعده » ( المقدمة ، البيان ٣٥٢ – ٣٥٤) .

وأشار ابن خلدون الى هذا المعنى نفسه بعبارة أكثر وضوحا فى فصل من الفصول التى تزيد بها طبعتنا فى لجنة البيان عن الطبعات العربية السابقة لها ، وهو الفصل الخامس من الباب السادس الذى جعل عنوانه « علوم الأنبياء عليهم الصلاة والسلام » ، وذلك اذ يقول :

« وقد تقدم لنا الكلام في الوحى أول الكتاب في فصل المدركين للغيب ، وبيتنا هنالك أن الوجود كله في عوالمه البسيطة والمركبة على ترتيب طبيعي من أعلاها وأسفلها متصلة كلها اتصالا لا ينخرم ، وأن الذوات التي في آخر كل أفق من العوالم مستعدة لأن تنقلب الى الذات التي تجاورها من الأسفل والأعلى الستعدادا طبيعيا ، كما في العناصر الجسمانية البسيطة ، وكما في النخل والكرم من آخر أفق النبات مع الحلوون والصدف من الحيوان ، وكما في القردة التي استجمع فيها الكيس والإدراك الحيوان ، وكما في القردة التي استجمع فيها الكيس والإدراك مع الخيوان ، وكما في القردة التي استجمع فيها الكيس والإدراك مع الخيوان ، وكما في القردة التي استجمع فيها الكيس والإدراك مع الإنسان صاحب الفكر والروية ، وهذا الاستعداد الذي في

جانبي كل أفق من العوالم هو معنى الاتصال فيها » ( المقدمة ، البيان ٩٨٢ ) .

\*\*\*

ولعل الذي جعل الباحثين لا يفطنون لرأى ابن خلدون في استحالة الأنواع بعضها الى بعض ، وفي انطباق هذا القانون على الانسان وصلته بفصائل القردة ، أن كلمة «عالم القردة» في النص السابق قد حرفت في جميع طبعات المقدمة العسربية السابقة لطبعتنا في لجنة البيان الى «عالم القدرة» ، فجاءت العبارة على هذا الوضع: «واتسع عالم الحيوان وتعددت أنواعه ، وانتهى في تدريج التكوين الى الانسان صاحب الفكر والروية ، ترتفع اليه من عالم «القدرة» الذي اجتمع فيه الحس والادراك ولم ينته الى الفكر والروية بالفعل ». وهو تحريف والادراك ولم ينته الى الفكر والروية بالفعل ». وهو تحريف شنيع غير معنى العبارة ، بل جردها من الدلالة ، وأخفى نظرية هامة قال بها ابن خلدون وسبق بها دارون وغيره من جماعة الارتقائيين ، وان احتلف رأيه عن رأيهم من بعض الوجوه .

هذا ، وفكرة تقسيم الكائنات الى مراتب يتصل آخر كل مرتبة منها بأول المرتبة التالية لها ، ليست من مبتكرات ابن خلدون ، بل لقد سبقه اليها كثير من باحثى العرب وغيرهم من قبله ، واستخدموا في تقريرها بعض الألفاظ والعبارات التي استخدمها وقسموا الكائنات الى الأقسام نفسها التي قال بها . ومن هؤلاء أرسطو ، والفارابي في كتابه «آراء أهل المدينة الفاضلة » ، والقزويني في كتابه « عجائب المخلوقات » ، وابن

الطفيل فى كتابه « حى بن يقظان » ؛ وابن مسكويه فى كتابه « تهذيب الأخلاق وتطهير الأعراق » ؛ واخوان الصفا فى رسائلهم المشهورة (أ) .

ولكن ابن خلدون تحتلف نظريته عن هؤلاء جميعا من

(أحدهما) أن الرقى عند هؤلاء هو رقى فى المرتبة فحسب، فهم يحاولون ترتيب الكائنات من الأسفل الى الأعلى ترتيبا عقليا ومنطقيا، حتى ان بعضهم ليضع الفيل والفرس والنحل والببغاء وبعض الطيور الذكية فى مرتبة قريبة من الانسان وفى أعلى مراتب الحيوانية. أما ابن خلدون فيقصد الارتفاء من الناحية العضوية البيولوچية.

( وثانيهما ) أنه لم يقل أحد من هؤلاء باستحالة هذه الكائنات بعضها الى بعض . أما ابن خلدون فقد قرر فى عبارات صريحة أن الكائنات الأخيرة من كل مرتبة قابلة بطبعها لأن تستحيل الى الكائنات الأولى من المرتبة التى تليها ، وأنها قد تستحيل اليها بالفعل ، كما ورد فى النصوص السابق ذكرها .

٤.

وبهذين الوجهين نفسيهما تقرب نظرية ابن خلدون من نظرية دارون ومن تابعه من جماعة الارتفائيين المحدثين بقدر ما تبعد عن آراء من عرض لهذا الموضوع من قبله .

<sup>(</sup>١) انظر نماذج مما قاله هؤلاء في هذا الصدد في تعليقنا على القدمة ( البيان

### ابن خلدون والعلوم الرياضية

و في مقدمته ، هما الفصاري في مقدمته ، هما الفصاري والعشرون والثاني والعشرون من الباب السادس و (١٠) والمعلوم الرياضية . وقد قسمها قسمين : العلوم العددية التي والعلوم الهصل الحادى والعشرين والعلوم الهندسية والعشرين . وجعل العمل الثاني والعشرين . وجعل العملوم Arithmétique وهي: الارتماطيقي Arithmétique 💘 الموقة هواص الأعداد من حيث التأليف اما على التوالي وهو ما تنسيه الأن بحساب المتر واليات ؛ وهو « صناعة عملية في حساب الأعداد بالضم و الأمشيلة التي ضيها أن الملسياب ال والكسور المرابع والكسور هُلِيَّةُورُ ﴾ ﴾ و ﴿ الجِيرِ » وهي ﴿ صــناعة بِنبتخرج بها اليهد والمنافق وبنهل المعلوم المفروض اذا كان يبتهما نسهية فنتعلى وهي « تصريف المفتيان في معاملات

و التلمية في المبيان ٢ / ٩٥ - ١١٧٠ - جها السابقين والهشرون والشائي الموان يجسب المبينا المنظمة في لجبة البيان ، وهمؤ الرابع مفر والخاصين

المسلحة الآل المناحد الجريان سبع الروع الشبة الين ووفيا بالبنا البنز <sub>الما</sub>ري

المدن في البياعات والمسلحات والزكوات وشائر ما يعرض فيه العدد من المعاملات في المجهول والمعملوم والكسر والصحيح والجذور وغيرها » ( وهو ما نسميه الآل تمرينات ومسائل على قواعد الحساب )؛ و ﴿ الفرائض ﴾ وهي ﴿ صناعة حسابية في تحديد السهام لذوي الفروض في الميراث » . وأما العسلوم الهندسية فقد عرفها بأنها « النظر في المقادير أما المتصلة كالخط والسطح والجسم ؛ وأما المنفصلة كالأعداد فيما يعرض لها من العوارض الذاتية (أي فيما يتصل بقوانيلها): مثل أن كل مثلث فَرُوايَاهُ مَثَلُ قَائِمَتِينَ ؛ وَمَثُلُ أَنْ كُلُّ خَطِّينَ مِتُوازِيينَ لَا يُلتَّقِيانَ ولوَ خرجاً الى غير نهاية ؛ ومثل أن كل خطين متقاطعين فالزاويتان المتقابلتان منهما متساويتان » . وذكر أربعة فروع لهذا العلم ، وهي: الهندسة إلعامة ؛ والهندسة المخصوصة بالأشكال الكرية والمخروطات ؛ وفن مساحة الأرض ؛ والمناظر وهو « علم بَنين يه أسباب الغلط في الادراك البصري معرفة كيفية وقوعها بناه على أن ادراك البصر يكون عخروط شعاعي رأسه يقظع الباصر وقاعدته المرئمي ، ثم يقع العلط كشميرا في رؤية القريب كبسيرا والبعيد صغيرا ء وكذا رؤية الأشباح الصغيرة ثحت الماء ووراء الأجسام الشفافة كبيرة ، ورؤية النقط النـــازلة من المطر خطأ أسباب ذلك وكيفياته بالبراهين الهندسية » (١)

<sup>(</sup>١) يقدس الآن جلما القرع في علم الصيوم من فروع علم الطبيعة ﴿

ولم يقتصر ابن خلدون على مجرد تعساريف مجملة لفروع الملكوم العددية والهندسية ، بل أخذ يضرب لمسائلها أمثلة تدل على عظيم كفايته في هذه المواد .

ويظهر أن وظائمه الديوانية والمالية والقضائية التي تولاها بالمغرب ومصر كانت تقتضيه الالمام بهذه الفروع . وقد زاده عناية بها ما كان يذهب اليه من أن العلوم الرياضية تكسب ماحبها قوة في التفكير واستقامة في الاستدلال وقوة فطنة وكيس في الأمور . وقد عقد كذلك فصلا في مقدمته جعل عنوانه «الصنائع تكسب صاحبها عقلا وخصوصا الكتابة والحساب» . ويقول في آخره: «ويلحق بذلك الحساب فان في صناعة الحساب فوع تصرف في العدد بالضم والتفريق ، يحتاج فيه الى المتدلال كثير ، فيبقى متعودا للاستدلال والنظر » ( المقدمة ، البيان ٧٧٢) . ويعتنق هذه النظرية جميع علماء التربية المحدثين .

#### \*\*\*

هذا ، ويذكر لسان الدين بن الخطيب في كتابه «الاحاطة في أخيار غرناطة » أن ابن خلدون قد ألف كتابا في الحساب . ولكن ابن خلدون تفسه ، كعادته في جميع كتبه الصغيرة التي كانت باكورة مؤاف اته في شبابه ، لا يشير الي هذا الكتاب في التعريف » . ولكنه يدل على كل حال على عظيم عنايته بالعلوم الرياضية وشدة اهتمامه بها منذ صباه .

\*\*\*

وكمان من أحداد ابن خلدون وأحد من كبار الأئمة في العلوم

الرياضية والفلك ، وهو العلامة أبو مسلم عمر بن خلدون المخضر مى المتوقى سنة ١٤٤٩ ، أى قبل مولد صاحب المقدمة بنحو ثلاثة قرون ، وقد نرجم له أبوحيان فقال : « انه كان من أشراف أهل اشبيلية ، وكان متصرفا فى علوم الفلسفة ، مشهورا بعلم الهندسة والنجوم والطب » . وقال عنه ابن أصيبعة : « انه كان من تلاميذ أبى القاسم المجريطي المشهور بالعلوم الرياضية » . وقد خلط بعضهم بين عمر هذا ومؤلف المقدمة ، فذهب الى أن مؤلف المقدمة كان قد « حلق فى العلوم الرياضية والفلك » . والحقيقة أن مؤلف المقدمة كان ملما بهذه المواد الماما طيبا ، ولكنه لم يصل فيها الى درجة التخصص ، فضلا عن درجة « التحليق » ! والذي سما الى هذه المنزلة هو جده أبو مسلم عمر بن خلدون الذي توفى قبل ولادته بنحو ثلاثة قرون .

#### - 1.

## ابن خلدون وطوائف أخرى من المعارف والفنون

وبجانب هذا كله تحدث ابن خلدون فى مقدمته حديث العارف البصير عن طوائف أخرى كثيرة من العلوم والفنون. فتحدث عن صناعة الفلاحة والبناء والنجارة والحياكة والخياطة والوراقة والغناء والتوليد والخط والكتابة (المقدمة ، البيان ١٠٨١ ) وعلم تعبير الرؤيا (المقدمة ، البيان ١٠٨١ ) . بل تحدث كذلك عن فنون غريبة تدخل في

أياب الشعودة والأسرار الخفية والروحانيات كفنون السحر والطلسمات والكهانة وادراك الغيب بالرياضة والادراك الروحاني، والتنجيم، واستخراج الغيب عن طريق حساب الجمل، والسيمياء، والطب الروحاني، والانفعال الروحاني، والانقياد الرباني، والاصابة بالعين، وعلم أسرار الحروف، والاطلاع على الأسرار الحفية من جهة الارتباطات الحرفية، واستخراج الأجوبة من الأسئلة، والاستدلال على ما في الضائر وهلم جرا.

ومن العجيب أنه لا يجر مرورا سريعا على هذه الطوائف الغريبة من المعارف والفنون ، بل يفصل القول فيها تفصيلا ، ويذكر مناهجها وطرق استخدامها والانتفاع بها . ومن ذلك ما فعله فى الزيرجة ، اذ وقف عليها فى البابين الأول والسادس نحو أربعين صفحة من مقدمته ورسم « زيرجة السبتى » وبيسن بالتفصيل طرق استخدامها واستخراج الأجوبة منها .

### ابن خلدون واللغات الأجنبية

لا نجد فى كتاب « التعريف » ولا فى مؤلفاته الأخرى مايدل صراحة أو ضمنا على أنه كان يعرف لغة أجنبية . ولو كان يعرف لغة أخرى غير العسربية ما تردد عن التنسويه بذلك فى كتابه « التعريف » على الأخص ، وهو الذى عودنا فى هذا الكتاب

ألا يغادر أية ناحية من نواحي كفايت الا أثسار اليها، حتى . الخطابات البليغة التي كان يرسلها الى أصدقائه .

ويزيد استنتاجنا هذا قوة أنسا لا نجد في مؤلفاته أي استشبهاد بنص أجنبي قام هو بترجشه ، وأنه حينما يكون بصدد حدیث جری بینه و بین أعجمی یذکر فی کتابه «التعریف» أن التفاهم تم "بينهما عن طريق مترجم . فيقول مثلا في حادث لقائه بتيمورلنك : ﴿ ثُمُّ استدعى من بطانته الفقيه عبد الجبار من فقهاء الحنفية بخوارزم ، فأقعده يترجم بيننا » ( التعريف ٣٦٩) . وكذلك حينما يتحدث عن كتابة أو نقش بلغة أجنبية ؟ فانه يذكر أنه يستعان على فهمها بالتراجم، فيقول مثلا في أثناء حديثه عن آثار بيت لحم : « هو بناء عظيم لعلى موضع ميلاد المسيح ، شيدت القياصرة عليه بناء بسماطين من العمد والصخور ، منجدة مصطفة ، مرقوما على رءوسها صور ملوك القياصرة ، وتواريخ دولهم ، مُنيئسرَة لمن يبتغي تحقيق نقلها بالتراجمة العارفين لأوضاعها » ( التّعريف ٣٥٠ ) .

\*\*\*

وهذا يجعله نسيج وحده فى عالم العبقريات: فقد أتى بجميع ما أتى به ، ووصل الى ما وصل اليه من شأو رفيع فى عالم المعرفة ، مع اضطراب حياته ، وكثرة كوارثها ، ومع عدم المامه بأية لغة أجنبية تتيح له الاحتكاك بثقافة أخرى غير الثقافة الحرب غير الثقافة .

« ذلك قضل الله يؤليه من يشاء ؛ والله ذو الفضل العظيم » .

| (الصفحة)                                                                               |
|----------------------------------------------------------------------------------------|
|                                                                                        |
| <b>سُعَالِحَا</b> ت في الاحالة على مؤلفات ابن خلدون                                    |
| ئَلْمَةُ : مَوْضُوعُ الكتابِ وَمُحْتَوِياتُهُ وَاغْرَاضُهُ                             |
| اب الأول: حياة ابن خلدون ١٣٣ ـ ١٣٣                                                     |
| 네이트를 위한 전 시간하다 하는 것이 되었다. 그 전에 하는 하는 하는 하는데 내가 없는 것 같은 사람은 사람이다.                       |
|                                                                                        |
| الغصل الأول: مرحلة النشأة والتلمذة والتحصيل العلمي ١٢ _ ٢٩                             |
| اسم ابن خلدون وكنيُّته ولقبه وشهرته ١٢ ؛ اسرته ١٤ ؛ تاريخ اسرته ٢٠ ؛ مولده             |
| سَأَتُهُ وَعَلَمَكُتِهِ ١٤ ﴾ وتحقيق فيما ذكره ابن خلدون عن بعض الكتب التي درسها في هذه |
| حلة ٢٨ ؛ انقطاع ابن خلدون عن التلمذة وأسبابه ٣٧ .                                      |
| الفصل الثاني: مرحلة الوطائف الديوانية والسياسية والفسرب                                |
| والأنملس                                                                               |
| مُقاتِحة وظائمه وتشاطه في المفريين الأناسي والإوسط ٤٠٠ وظائفه الديوانية والسياهية في   |
| رب الاقصى قبل رحلته الأولى الى الاندلس ٢٦ ؛ رحلته الاولى الى الاندلس ونشاطه ،          |
| ٢٥٠ ؛ نشاطه السياسي في المفرب بعد رجلته الأولى الى الاندلس ١٥ ؛ رحلته الثانية          |
| و از از الداس ١٥ و العرب بعد وحليه الروني الى الالداس ١٥ و رحله النالية                |

الفصل الثالث: مرحلة التفرغ للتاليف الله الله العسر » في قلعة ابن سالامة ٧٧ ؛ تنقيح الكتاب وتكملته في كورتسي

الما الى السلطان أبي العباس ٨٣ . الفصل الرابع: مرحلة وظائف التدريس والقضاء في مصر ٨٦ \_ ١٣٢

والمرابطة في الأزهر وفي المدرسة القمحية ٨٩ ؛ توليه منصب قاضي قضاة المالكية للمرة ولي فه ؟ عودته لوظائف التدريس وأداؤه لفريضة المحج ١٠٤ ؟ توليه منصب القضاء ﴿ النَّائِيةَ وَزَيَّادُلِهُ لَبِيتَ المُقَلَّسُ ١١١ ؛ لقاء ابن خلدون لتيمورلنك ١١٣ ؛ توليه منصِب المناع المرات في خمس سنين ١٢١ ؛ تنقيع ابن خلدون الولفاته في أثناء اقامته بمصر المناؤة إياما الى السلطان برقوق والى السلطان ابي قارس عبد العزيز سسلطان المغرب في الزير إلى السفاف خصومه في حملاتهم عليه وآزاء المنصَّفين من المعاصرين في حقه ١٢٦ ؟ إِلَّ ابْنِ خَلْدُونَ فِي القاهرة ١٦٠ ؟ وقاة ابن خلدون واحياء ذكراه ١٣١ .

و الثاني : آثار ابن خلدون ومظاهر عظمته 447 - 148 تخنوبات هذا الباب

الفصل الأول: ابن خلاون منشيء علم الاجتماع 4.4 - 140. و محتوبات مقلمة إبن خلدون ١٣٥ ﴾ الظاهرات الاجتماعية هي موضوع مقلمة

و ﴿ لِلْمُونِ ١٣٦ ﴾ المواضُّ تُقَدِّمَةُ ابن خلدون ١٤٦ ؛ فكرة القانون والمجبرية في الطواهر جِنْمَاتِيةً وَعَلَاقَتُهَا بِهِلَهِ الْأَمْرَاشِينَ ١٤٦ ﴾ البحوث الاجتماعية قبسل ابن خلدون والقرق ها ويني بحوث أبن تخلدون في القدمة ، دراسة ابن خلدون في القدمة جاءت بعلم جديد عليم الاجتماع ١١٨٨ ﴾ الاسبياب ألتي دعت إبن خلدون الى انشاء هذا العلم الجديد ١٥٥ ؟

التطون هو سنة الحياة الاجتماعية في نظر ابن خلدون ١٦٥ ؟ منهج ابن خلدون في البحث وطريقته في عرض الحقائق ١٦٩ ؟ البحوث الاجتماعية بعد ابن خلدون وقبل أوجيست كونت ١٧٤ ؟ بحوث أوجيست كونت ١٨٠ ؟ موازنة بين ابن خلدون وكونت في الأسباب التي دعت كليهما الى انشاء دراسة جديدة لظواهر الاجتماع ١٨٣ ؟ موازنة بينهما في موضوع الدراسة ١٩٢ ؟ موازنة بينهما في منهج الدراسة ١٩٢ ؟ موازنة بينهما في منهج الدراسة ١٩٤ ؟ موازنة بينهما في انتهى اليها كل منهما أي التراسة ١٩٨ ؟ موازنة بينهما في التي التهى اليها كل منهما على شاوه في هده من عام بعده الى أواخر القون الناسع عشر ٢٠٥ .

الفصل الثاني : أهم ما يوجه الى ابن خلدون من مآخذ في دراسته الفصل الثاني : ١١٠ - ٢١٠ - ٢٢٨

نقص استقراء ابن خلدون في شئون السياسة وقيام الدول وأعمارها ٢١٠ ؛ مبالغة ابن خلدون في أثر القادة وفي أثر القادة والمحكمة المجفرة المحكمة المحكمة المحكمة المحكمة والمحكمة والم

التقويل الثالث: ابن خلدون امام ومجدد في علم التاريخ ٢٢٩ م ٢٢٧ م ٢٣٧ م ٢٣٠ م ٢٣٠ م ٢٣٠ م ٢٣٠ م ٢٣٠ م ٢٣٠ م ١٨٠٠ م ١٨٠ م ١٨٠ م ١٨٠٠ م ١٨٠ م ١٨٠٠ م ١٨٠ م ١٨٠٠ م ١٨٠ م ١٨٠٠ م ١٨٠٠ م ١٨٠٠ م ١٨٠٠

النصل الرابع: ابن خلدون أمام وجدد في فن (( الأوتو - بيوجرافيا ))

ومفردات اللفه . . . . . ۲۶۱

تجديد أبن خلدون في الأسلوب العام للكتابة العربيسة ٢٤٢ ؛ تجديد ابن خلدون في مفردات اللغة ومدلولاتها ٢٤٩ .

الفصل السادس: ابن خلدون امام وعدد في بحوث التربية والتعليم

وفي علم النفس التربوي والتعليمي ( ١٥١ \_ ٢٥٠

الفصل السابع: رسوخ قدم ابن خلدون في علوم الحديث ٢٦١ \_ ٢٦٦ الفصل الثامن: رسوخ قدم ابن خلدون في الفقه المالكي ٢٦٧ \_ ٢٠٠

الفصل التاسع : ابن خلدون وفروع العلوم والفنون الأخرى ١٧١ - ٢٢٦

ابن خلدون وعلوم القرآن من القراءات ورسم المصحف والتفسير ٢٧١ ؛ وابن خلدون وعلم الترحيد أو الكتاب والسنة ٢٧٥ وعلم الترحيد أو الكلام وما يتصل بدلك من دراسة المتشابه من الكتاب والسنة ٢٧٥ وعلم أبن خلدون بحوث أبن خلدون والمول القعه وما يتصل بدلك من الجدل والخلافيات ٢٨٨ ؛ ابن خلدون وعلوم اللغة المربية والادب المربي ٢٩١ ؛ ابن خلدون والمساعر ٢٩٤ ؛ ابن خلدون وعلوم الفلسفة والمنطق الأدب المربي ٢٩١ ؛ ابن خلدون والمساعر ٢٩٤ ؛ ابن خلدون والمساعر ٢٩١ ؛ ابن خلدون والمساعر ٢١٨ ؛ ابن خلدون والمساعر ٢١١ ، ابن خلدون والمساعر ٢١١ ؛ ابن خلدون والمساعر ٢١١ ؛ ابن خلدون والمساعر ٢١٠ ؛ ابن خلدون والمساعد ٢١١ ؛ ابن

٣٠٦ ؟ أبن خسلدون والعلوم الطبيعية ٣١٢ ؛ أبن خلفون والعلوم الرياضية ٣٢١ ؛ ابن خلدون وطوائف أخرى من المعادف والفنون ٣٢٤ ؛ لبن خلفون واللغات الاجتبية ٣٢٥ .